# কর্ম/নির্বাপ (গল্পে বৌদ্ধর্ম)

পল ক্যক্স



অধ্যক্ষ বিষ্ণাপদ ভটাচার্য



#### কল্পতরু ধর্মীয় বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূলবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পৌছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি মুক্তিকামী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থবায় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন!

This book is scanned by Kbangsha Bhikkhu

## ক ৰ্য

**अक** विकास सिक्किका

#### বিদৰ্শন শিকা কেন্দ্ৰ গ্ৰন্থ ৰালা -- ৩

### কর্ম / নিবাণ

भल का क्रम

সন্ধানক অধ্যক্ষ শ্ৰীবিষ্ণুপদ ভট্টাচাৰ্য

বিদর্শন শিক্ষা কেন্দ্র ১২, ম্যালে লেন, কলিকাভা-৭০০ ০০১ KARMA / NIRVANA by Paul Carus

Translated by:

Principal Bishnupada Bhattacharya

Translated and published with the permission of Open Court Publishing Company, La Salle, Illinois, U.S.A.

वात्रिमी भूषियां, २००७

প্ৰকাশক:

ভক্তর স্থকোমল চৌধুরী বিদর্শন শিক্ষা কেন্দ্র ১২, ম্যাক্ষো লেন কলিকাডা-৭০০ ০০১

দৰ্বস্বত্ব দংব্ৰহ্ণিত

मुनाः हे.कः

मृद्धकः

'পদি প্রিণ্ট'

১১१/১, विभिन विश्वी शाचुनी केंछ

ৰূলিকান্ডা-১২

#### **त्रृ**हो १ उ

প্রকাশকের নিবেদন, পাঁচ
ক্ষমি বরদা রঞ্জন
বছুরা, সাত
কর্ম, ১
নির্বাণ, ৪১

#### श्रकाभाकत निरमम

বিখ্যাত ভারততত্ত্বিদ পল ক্যক্ত বিরচিত 'কর্ম / নির্বাণ' শীর্ষক ইংরেজী গ্রন্থের সর্বপ্রথম বন্ধানুবাদ প্রকাশিত হ'ল। অনুবাদ করেছেন কলিকাতা গভর্ণমেণ্ট সংস্কৃত কলেজের অধ্যক্ষ শ্রীবিষ্ণপদ ভট্টাচার্য। প্রকাশিত গ্রন্থথানি ত্ব'টো গ্রন্থের সমন্বয়-একটি 'কর্ম' অপরটি 'নির্বাণ'। বৌদ্ধধর্মের মূল প্রতিপাত্ত বে ড'টো বিষয় কর্ম এবং নির্বাণ—তা নিয়েই এই গ্রন্থের অবতারণা। মূল গ্রন্থকার পল ক্যক্ষ বৌদ্ধশাল্পে স্কপণ্ডিত। অতি স্বন্ধরভাবে গল্পের মাধ্যমে ভিনি কর্ম ও নির্বাণের ব্যাখ্যা করেছেন প্রাঞ্চলভাষায়। তাঁর এই অভিনব প্রচেষ্টা সর্বতোভাবে সাফলামগুত হয়েছে। জটিল দর্শনতথকে সহজ বরলভাবে গল্পের মাধ্যমে প্রকাশ করা একমাত্ত তাঁর মতো বিদ**ন্ধ** পণ্ডিতের পক্ষেই সম্ভব। লিও টল্ট্য় 'কর্ম' অংশের অমুবাদ করেছেন রুশ ভাষায় ১৮৯৭ খুষ্টাকে। টলষ্ট্য স্গর্বে বলেছেন—"I should be very happy were I the author of 'Karma'...... It is one of the best products of national wisdom, and ought to be bequeathed to all mankind " 'কৰ্ম' অংশটি যথন সৰ্বপ্ৰথম "The Open Court" পত্তিকায় (The Open Court Publishing Company, La Salle, Illinois) প্রকাশিত হয়, সারা বিখে দারুণ সারা পড়ে যায়। চারদিক থেকে বিভিন্ন ভাষায় এর অন্ধ্বাদের আবেদন আদে। আশ্চর্ষ্যের বিষয় ২ বছরের মধ্যে (উনবিংশ শতাব্দী শেষ না হতেই) এর তিনটি সংস্করণ হয় জার্মান ভাষায়, তটি ফরাসী ভাষায়, একটি জাপানী ভাষায়, একটি উত্ ভাষায়, একটি রুশ ভাষায় ( অম্বাদক লি ৭ টলষ্টয় ), একটি হাঙ্গেরীয় ভাষায়, একটি আইসল্যাণ্ডীয় ভাষায় এবং কয়েকটি এশীয় ভাষায়। সর্বপ্রথম চিত্ত-সম্বলিত সংস্করণ প্রকাশিত হয় জাপান থেকে। .চিত্তাঙ্গ করেছেন প্রসিদ্ধ জাপানী শিল্পী Kwasong Suzuki. ১৯৭০ খুষ্টাব্দে 'কর্ম' এবং 'নির্বাণ'কে একই গ্রন্থে প্রকাশিত করেছেন Open Court Publishing Company. উক্ত সংস্থা গ্রন্থব্যর বন্ধানুবাদ প্রকাশের জন্ম অনুমতি প্রদান করে আমাদের কৃতজ্ঞতাপাশে আবদ্ধ করেছেন। অনুবাদক বিষ্ফুলনবরেণ্য অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত বিষ্ণুপদ ভট্টাচার্য মহোদয়ের নিকটও আমরা চিরঋণী—কারণ উক্ত চুই গ্রন্থের প্রাঞ্চল বন্ধান্ধবাদ

করে তিনি আমাদের প্রকাশের স্থবোগ করে দিয়েছেন। আমাদের বর্তমান প্রকাশিত গ্রন্থে Kwasong Suzuki অন্ধিত ছবিগুলোই পুনমুলিত করা হরেছে। ১৯৭৩ খুষ্টাব্দের সংস্করণে প্রকাশিত 'কর্ম' অংশের ছবিগুলোর সংস্কার করেছেন Eduard Biedermann. আমাদের বর্তমান সংস্করণে কিছু ছবির পুন:সংস্কার করেছেন শ্রীস্থখেন গুপ্ত এবং শ্রীদীপঙ্কর বড়ুয়া। তাঁরা সকলেই আমাদের ধন্তবাদার্হ। প্রেসের উপযোগী করে মূল পাঙ্লিপির প্রতিলিপি তৈরী করে দিয়েছেন এবং কিছু কিছু প্রুফ্ সংখোধন করে দিয়েছেন গভর্গমেন্ট সংস্কৃত কলেজের স্নাতকোত্তর গবেষণা ও প্রকাশন-বিভাগের Editor পণ্ডিত শ্রীননীগোপাল তর্কতীর্থ মহোদয়। তাঁর কাছেও আমরা চিরক্তক্ত।

খগাঁর বরদারঞ্চন বড়ুরা মহোদ্রের পুণ্যশ্বতি রক্ষার্থে তদীর সহধর্মিণী প্রীমতী ইন্পুজা বড়ুরা এবং একমাত্র কলা প্রীমতী অরুণা বড়ুরা এই গ্রন্থ প্রকাশের যাবতীর ব্যয়জার বহন করেছেন। ভগবান বৃদ্ধ বলেছেন— 'ধন্দানং সকলানং জিনাতি' অর্থাৎ ধর্মদানই সকল দানের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। এই গ্রন্থ পাঠ করে পাঠকমাত্রই ধর্মবিষয়ে উদ্বৃদ্ধ হবেন এতে কোন সন্দেহ নেই। অতএব, এই ধর্মদানের জল শ্রীমতী ইন্পুজা বড়ুয়া এবং শ্রীমতী অরুণা বড়ুয়া ওবং শ্রীমতী জরুণা বড়ুয়া এবং শ্রীমতী জরুণা বড়ুয়া ধ্রমদানের ফল লাভ করে স্বর্গীয় বরদাবাবু নির্বাণস্থ্যে স্বর্গী হোন—এটাই স্থামানের প্রার্থনা।

পরিশেষে ধন্যবাদ জানাই পলি প্রিণ্টের স্বত্তাধিকারিগণ ও কমিগণকে গাঁর: মাত্র অল্প সময়ে গ্রন্থধানির মৃদ্রণ ব্যাপারে আমাদের সঙ্গে আন্তরিকভাবে সহযোগিতা করেছেন।

ভবতু স্বৰ্মঙ্গলং।

ঞ্জিম্বকোমল চৌধুরী

শ্বর্গীয় বরদা রঞ্জন বড়ুয়া মহোদয়ের পুণ্যশ্বতি রক্ষার্থে তদীয় পত্নী শ্রীমতী ইন্দুপ্রভা বড়ুয়া এবং কন্তা শ্রীমতী অরুণা বড়ুয়া (২৪ প্রগণার অশোক নগর অঞ্চলের লর্প্রতিষ্ঠিত ভাক্তার শ্রীস্ফার্শন বড়ুয়ার সহধ্যিণী)-র অর্থাকুকুল্যে এই গ্রন্থ প্রকাশিত।



दिम्म्भ-भारक दहना द्रक्षम दङ्गा (:≥०६—১৯৮०)

#### च्या इक्ष रहा

১৯০৪ খুষ্টাব্দে চট্টগ্রামের তুলাবাড়িয়া গ্রামে তাঁর জন। ১৯৮০ খুষ্টাব্দের ১৬ই জামুয়ারী ২৪-প্রগণার অশোকনগর হাসপাতালে সজ্ঞানে তাঁর মরদেহ ত্যাগ। শৈশবেই পিত্যাত্হীন তিনি ছিলেন সাত ভাই-এর মধ্যে সর্বক্রিষ্ঠ। ভাই বড ভাইদের কাছে তিনি ছিলেন অত্যন্ত আদরের। মাত্র ১৪ বছর বয়সে তিনি ম্যাট্রিক পরীক্ষা না দিয়ে পাড়ি দিলেন রেকুনে। রেকুনে মণীক্ষনাথ ঘোষাল নাম জনৈক ধৰ্মপ্ৰাণ ব্যক্তির সহায়তায় তিনি ম্যাটিক পরীক্ষা দিয়ে উদ্বীর্ণ হন। এরপর ধীরে ধীরে তিনি পুস্তক ব্যবসায়ে লিপ্ত হন রেঙ্গনেই এবং কয়েক বছরের মধ্যেই যথেষ্ট সাফল্য অর্জন করেন। ছিতীয় বিশ্বদ্ধের আগে তিনি বার্শায় ৬টি বই-এর দোকানের মালিক হন-৪টি রেঙ্গুনে এবং ২টি ম্যানডেলি দহরে। সমগ্র ব্রহ্মদেশে তাঁর মত বড় পুস্তক ব্যবসায়ী খব কম ছিলেন। কিন্তু বিতীয় বিশ্বযুদ্ধের সময় তিনি ভীষণভাবে ক্ষতিগ্রন্থ হন। কাৰ্যব্যপদেশে তথন তিনি এসছিলেন কোলকাতায়। যুদ্ধের কারণে তথন বার্মায় ফিরে যেতে পারেননি। কিন্তু কোলকাভায়ও তিনি বদে ছিলেন না। কর্মধোপী মামুধেরা কথনও বদে থেকে সময় কাটাতে পারেন না। তিনি কোলকাতার বিবেকানন্দ রোড ও বিধান সর্ণীর সংযোগস্থলে "সাঙ্গুভেনী রেষ্টুরেণ্ট" খুলে যথেষ্ট স্থনাম অর্জন করেছিলেন। যুদ্ধের পরে তিনি ভাতৃপুত্রদের উপর রেষ্ট্রেণ্টের পরিচালনভার স্তম্ভ করে পুনরায় বার্মায় চলে যান। কিন্তু তাঁর পূর্বোক্ত ৬টি দোকানের মধ্যে কিছুই তথন আর অবশিষ্ট ছিল না। এতে কিন্তু বরদাবাবু একটুও ভেঙে পড়লেন না। সংই 'কর্মফল' স্বরূপ মেনে নিয়ে তিনি নতুন উত্তয সহকারে পুনরায় ব্যবসা হুরু News Agency শীৰ্ষক প্ৰকাণ্ড দোকান ছিল তাঁৱই। শেষের দিকে তিনি অনেক মৃল্যবান গ্রন্থের প্রকাশকরপেও যথেষ্ট খ্যাতি অর্জন করেছিলেন। কিন্তু ১৯৬৩ খুষ্টাব্দে তিনি আবার নতুন বিপর্যয়ের সম্মুখীন হলেন। ব্রহ্মদেশের সরকার ঘোষণাবলে সমস্ত ব্যবসাপত্ত জাতীয়করণ করলেন। পেষ জীবনের এই আঘাত অদহনীয় হলেও তিনি 'কর্মকল' স্বীকার করে হাদিমূধে কোল-কাতায় ফিরে এলেন। এবং দমদম নাগের বাজারে নিজন্ম বাজী তৈরী করে

শান্তিপূর্ণ জীবন যাপন করতে স্কু করলেন। অধিকাংশ সময় তিনি 'বিদর্শন ভাবনা' করেই কাটিয়ে দিতেন। তিনি আমরণ আমাদের "নিদর্শন শিক্ষা কেল্ডে"র ধ্যানশিক্ষক নিযুক্ত থেকে অনেকের যথেষ্ট উপকার সাধন করেছেন। বিভিন্ন প্রতিষ্ঠানে বরদাবাবুর অকাতরে দানের কথাও সর্বজনবিদিত। তার আক্ষিক মৃত্যুতে গুধু আমাদেরই নয়, সমগ্র বাঙালি বৌদ্ধ স্মান্তেরই অপুরণীয় ক্ষতি হয়েছে।

স্বৰ্গীয় বরদাবাবুর একমাত্র কন্তা শ্রীমতী অরুণা বড়ুয়া বিশ্ববিভালয়ের স্নাতক। ডাব্রুনার শ্রী স্থদর্শন বড়ুয়ার (বর্তমানে ২৪ পরগণার অংশাকনগর অঞ্চলের লব্ধপ্রতিষ্ঠ চিকিৎসক) সঙ্গে একমাত্র মেয়ের বিবাহ দিয়ে বরদাবাবু মেয়ে-জামাই উভয়কে উচ্চশিক্ষা লাভের জন্ত বিলাত পাঠিয়েছিলেন।

বরদাবারু বিদর্শন ভাবনাতে যথেষ্ট অগ্রসর হুণ্টেলেন এবং বন্ধদেশের বিখ্যাত তেজংগু সেয়াড-কর্তৃক প্রদত্ত বিদর্শন ভাবনা সম্বাদিত কয়েকটি ভাষণের বলাস্থবাদ তিনি করে রেখে গেছেন। আমরা তাঁর সেই বলাস্থাদ এর পরেই প্রকাশিত করবো। এ বিষয়ে সংশ্লিষ্ট সকলের সহযোগিতা কামনা করি।

এপ্রজাজ্যোতি মহাস্থবির

সভাপতি, বিদ**ৰ্শন শিক্ষা কেন্দ্ৰ** 

#### দেবলের চাল বোঝাই গাড়ী

সে অনেক দিনের আগের কথা। তখন বৌদ্ধর্মের প্রচার সবে মাত্র শুরু হয়েছে। ভারতবর্ষে তখন সমৃদ্ধি ও ঐশর্থের যুগ। এদেশের আর্য অধিবাসীরা ছিল খুবই উন্নত ও সুসভ্য। আর সে সময়ের বড় বড় নগর ছিল শিল্প, বাণিজ্য ও শিক্ষার এক একটি কেন্দ্র।

সেই প্রাচীন যুগে পাণ্ডু নামে এক ধনী ব্রাহ্মণ রম্বকার শ্রেষ্ঠী একটি শকটে করে বারাণদীর দিকে যাচ্ছিলেন। তাঁর ঝোঁক ছিল লাভজনক লেনদেনের ব্যবসার দিকে। আর তাঁর সঙ্গে ছিল এক ভৃত্য, যে তাঁর ঘোড়াগুলির পরিচর্যা করত।

দেখে মনে হচ্ছিল যেন সেই শ্রেষ্ঠীর গস্তুব্য স্থানে পৌছবার জ্জুত্থ্ব তাড়া। আর দিনটিও ছিল থুব মনোরম, কেন না কিছুকাল আগেই বৈশ বড় রকম ঝড় বৃষ্টি হয়ে যাওয়ার ফলে আবহাওয়া ঠাপ্তা হয়ে গিয়েছিল। ঘোড়াগুলোও বেশ জোর কদমেই এগিয়ে চলেছিল।

পথে যেতে যেতে তারা এক বৌদ্ধ শ্রমণের দেখা পেল। শ্রেষ্ঠী তাঁর মহিমায়িত আকৃতি দেখে আপন মনে ভাবতে লাগল—
"শ্রমণকে দেখে বেশ পৃতচরিত্র ও সাধুপ্রকৃতি বলে মনে হচ্ছে।
সজ্জনসঙ্গ সৌভাগ্যের কারণ। যদি তিনিও বারাণসীর দিকেই
বান ত' আমি তাঁকে আমার গাড়ীতে ওঠার জন্ম অমুরোধ করব।"

বৌদ্ধ সন্ন্যাসীকে অভিবাদন করবার পর শ্রেষ্ঠী তাঁকে জানালেন যে তিনি বারাণসীর দিকে যাচ্ছেন এবং সেখানে কোন সরাইখানায়



তিনি থাকবেন তাও তাঁকে বললেন। বৌদ্ধ সন্ন্যাসীটির নাম ছিল নারদ। যখন পাণ্ডু জিজ্ঞাসা করে জানতে পারলেন যে তিনি বারাণসীতেই যাচ্ছেন, তখন তিনি নারদকে তাঁর গাড়ীতে উঠে বসবার জ্বন্থ অমুরোধ করলেন। সন্ন্যাসী বললেন, "আপনার এই অমুগ্রহের জ্বন্থ আপনার কাছে আমি কৃতজ্ঞ। আমি সত্যই এই দীর্ঘপথ চলে ক্লান্ত হয়ে পড়েছি। কিন্তু আমার নিজের বলে ত' কিছুই নেই। তাই আমি আপনাকে এর বদলে কিছু দিতে পারব না। তবে হয়ত' এমন হতে পারে যে আপনাকে আমি কিছু আধ্যাত্মিক সম্পদ্দিতে পারব, যে সম্পদ্ শাক্যমূনির বাণী থেকে তাঁকে অনুসরণ ক'রে আমি লাভ ক'রেছি। তিনিই ভগবান, বৃদ্ধ, দেব ও মানবের শাস্তা।"

ভখন তাঁরা একই সঙ্গে সেই গাড়ীতে চেপে চলতে লাগলেন।
আর পাণ্ড্ও গভীর মনোযোগ দিয়ে সেই বৌদ্ধ সন্ধানীর কথাবার্তা।
শুনতে লাগলেন। এই ভাবে ঘণ্ডাখানেক কাটবার পর তাঁরা।
এক জায়গায় উপস্থিত হয়ে দেখেন যে সামনের দিকে গাড়ী নিয়ে
এগিয়ে যাওয়া প্রায় অসম্ভব, কেননা কিছুকাল আগে যে বৃষ্টি
হয়ে গেছে তার ফলে পথের একটা অংশ ধ্বসে গেছে, আর সেইখানেই চালের বস্তা বোঝাই এক গাড়ী পথ আটকে দাঁড়িয়ে
আছে। একটা চাকা গাড়ী থেকে বেরিয়ে চলে যাওয়ায় দেবল,
যে ছিল গাড়ীর মালিক, খুব ব্যস্ত ভাবে সেটি সারাবার জ্প্তে উঠে
পড়ে লেগেছিল। সেও তার চাল বেচবার জ্প্তে বারাণসাঁতেই
যাচ্ছিল এবং পরদিন ভোর হবার আগেই যাতে সে শহরে পৌছতে
পারে, তার জ্প্তে তার খুব তাড়া ছিল। যদি তার সেখানে
পৌছতে ত্'একদিন দেরী হয়ে যায়, তবে হয়ত চালের ব্যাপারীর।
তাদের প্রয়োজন মত চাল কিনে শহর ছেড়ে চলেও যেতে পারে।

যথন শ্রেষ্ঠী দেখলেন যে চাষীর চাল বোঝাই পাড়ীটি সামনে থেকে সরান না হলে তাঁর পক্ষে এগিয়ে যাওয়া সম্ভব নয়, তথন তিনি ক্রমশং রেগে উঠতে লাগলেন। মহাদৃত নামে তাঁর সঙ্গে যে চাকরটি ছিল, তিনি তাকে ডেকে চালের গাড়ীটিকে রাস্তার একধারে সভিয়ে দেবার জ্ঞা বললেন, যাতে তাঁর গাড়ীটি এগিয়ে যেতে পারে। চাষীটি এর বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জ্ঞানাতে লাগল, কেননা পথের একদিকটা ছিল খুবই ঢালু, আর সেদিকে তার গাড়ী ঠেলে সরিয়ে দিলে, গাড়ী বোঝাই চাল নষ্ট হয়ে যাবার সম্ভাবনা। কিন্তু ব্রাহ্মণ শ্রেষ্ঠীটি তার কথায় কিছুমাত্র কান না দিয়ে, তাঁর চাকরকে গাড়ীটিকে উলটে ফেলে একধারে সরিয়ে দেবার জ্ঞা

আদেশ করলেন। মহাদ্তের গায়ে ছিল অসম্ভব শক্তি আর পরকে আঘাত করে বোধ হয় তার আনন্দ হত। তাই বৌদ্ধ শ্রমণ তাকে বারণ করবার আগেই সে তার প্রভুর আদেশ মত কাব্দ করল। গাড়ী বোঝাই সব চাল গেল পথের ধারে ছড়িয়ে, যার ফলে চাধীর অবস্থা আগের থেকে খারাপই হল।

বেচারা চাষীটি খুব চেঁচামেচি করতে লাগল বটে কিন্তু মহাদৃত তার বিরাট শরীর নিয়ে ঘুঁসি উচিয়ে যখন তাকে শাসাতে লাগল, তখন তার চেঁচামেচি গালমন্দ সব থেমে গেল। সে শুধু নিফল আক্রোশে মনে মনে গজরাতে লাগল আর নীচু গলায় অভিশাপ দিতে লাগল।

এর পর পাণ্ড যখন আবার গন্তব্য স্থল অভিমুখে যাত্রা করতে যাবেন, সেই সময় কিন্তু শ্রমণ তাঁর গাড়ী থেকে লাফ দিয়ে নেমে পড়লেন এবং বললেন, "মহাশয়। আপনাকে মাঝপথে ছেড়ে যাচ্ছি বলে আমাকে ক্ষমা করবেন। এক ঘন্টাকাল যে আপনি আমাকে আপনার গাড়ীতে বদে যাবার সুযোগ দিয়েছেন, সে জন্ত আপনার অন্থ্রহের প্রতি আমার গভীর কুভজ্ঞতা জ্বানাই। আপনি যখন পথের মধ্যে আমাকে গাড়ীতে তুলে নেন, তখন আমি ভারী ক্লান্ড ছিলাম। কিন্তু আপনার এই সৌজন্মের ফলে আমার শ্রম দ্র হয়েছে। আমি গরীব চাষাটিকে দেখে চিনতে পারলাম যে পূর্বজন্মে সে ছিল আপনারই এক পূর্বপুরুষ। স্থতরাং তার এই বিপদে যদি আমি সাহায্য করতে পারি, তবে আমার প্রতি আপনার দয়ার তার থেকে সমুচিত প্রতিদান আর কিই বা হতে পারে।"

ব্রাহ্মণ শ্রেষ্ঠীটি এই কথা শুনে শ্রমণের মুখের দিকে অবাক্ হয়ে তাকিয়ে থেকে বললেন—"কি বললেন ? আমার এক পূর্বপুরুষ এই জন্মে এই চাষী হয়ে জন্মেছেন ? এ কখনও হতে পারে না।"

শ্রমণ শাস্তভাবে বললেন—"আমি জানি যে আপনার সঙ্গে এই চাষীর অদৃষ্ট যে সব স্ক্রসম্বন্ধের স্ত্রে বাঁধা, সে সম্বন্ধে আপনি সম্পূর্ণ অজ্ঞ। কিন্তু দেখতে পাওয়া যায় অতিশয় বৃদ্ধিমান্ বিচক্ষণ লোকও কথনও কখনও আধ্যাত্মিক দিক্ দিয়ে সম্পূর্ণ আদ্ধ। স্কুরাং আমার ছঃখ হচ্ছে এই জত্যে যে আপনি আপনার নিজের স্বার্থেরই ক্ষতি করছেন। অতএব আপনি নিজেই যেভাবে নিজেকে আঘাত করার জত্যে উত্তত হয়েছেন, তা থেকে আপনাকে রক্ষা করা হবে আমার লক্ষ্য।"

ধনী শ্রেষ্ঠী কখনও অন্থ কারোর কাজ থেকেই এরকম ভর্ৎসনা, শোনেন নি। তিনি ব্যতে পারলেন শ্রমণের কথা, তা যতই করুণার সঙ্গে উচ্চারিত হ'ক না কেন, তার মধ্যে তীব্র ভর্ৎসনা প্রচ্ছন্ন রয়েছে। তাই তিনি আর কালক্ষেপ না ক'রে তাঁর ভৃত্যকে উদ্দেশ করে গাড়ী চালাতে বল্লেন।

#### রত্বকারের টাকার থলি

শ্রমণ দেবল নামে সেই কৃষকটিকে অভিবাদন ক'রে তার গাড়ীটি সারাবার জন্ম তাকে সাহায্য করবার জন্ম এগিয়ে গেলেন। এবং চারদিকে যে চাল ছড়িয়ে পড়ে ছিল, তা গাড়ীতে তুলে দিতে



লাগলেন। এইভাবে ছ'জনের চেষ্টায় কাজ বেশ তাড়াতাড়িই সারা হতে লাগল। দেবল তখন মনে মনে চিস্তা করতে লাগল— "নিশ্চয় এই শ্রমণটি একজন পুণ্যাত্মা ধার্মিক সাধু। মনে হয় দেবতারা অদৃশ্য হ'য়ে তাঁকে সাহায্য করছেন। আমি তাঁকে জিজ্ঞেদ করব কি কারণে আমি এই গর্বিত ব্রাহ্মণের হাতে এইভাবে নিগৃহীত হলাম।" তারপর দে শ্রমণকে উদ্দেশ করে বলল—
"মহাশয়, আপনি কি বলতে পারেন কি কারণে আমি একজনের কাছে এইরপ অন্যায় আচরণ পেলাম, যদিও আমি তার কোন ক্ষতিই করিনি গ"

শ্রমণ তথন বললেন—"হে বন্ধু, তুমি যে কিছু অক্সায় ভাবে কষ্ট ভোগ করছ, তা' নয়। কিন্তু পূর্বজন্মে তুমি এ রত্নকারের প্রতি যে আচরণ ক'বেছিলে, ইহজন্ম তুমি সেই একই রকম তার কাছ থেকে পাচছ। তুমি যে বীজ বপন করেছিলে, তদমুরূপ ফল তুমি পাচছ। তোমার অদৃষ্ট তোমার কৃত কর্মেরই পরিণাম মাত্র। তোমার বর্তমান অস্থিতের মূলে আছে, বিভিন্ন অতীত জন্মে অমুষ্ঠিত তোমার কর্ম।"

"কি আমার কর্ম ?" কুষকটি প্রশ্ন করল।

শ্রমণ উত্তর দিলেন—"পুরুষের কর্ম বলতে বোঝায় বর্তমান জন্মে এবং পূর্ববর্তী কোনও জন্মে তার অনুষ্ঠিত শুভ বা অশুভ সকল প্রকার কাজের সমষ্টি। তোমার জীবন নানা কাজের সমষ্টিমাত্র, ষা' স্বাভাবিক ভাবেই ক্রম বিবর্তনের নিয়ম অনুসারে গড়ে ওঠে, এবং যা একপুরুষ থেকে আর এক পুরুষে সংক্রামিত হয়ে থাকে। আমাদের প্রত্যেকের সমগ্র সন্তা উত্তরাধিকার সূত্রে প্রাপ্ত নানাবিধ প্রবৃত্তিরই সমষ্টিমাত্র, যার সঙ্গে নতুন অভিজ্ঞতা ও কর্ম যুক্ত হয়ে তাকে নতুন রূপ দেয়। এই ভাবে আমরা যা করেছি, আমরা তাই। আমাদের কর্মই আমাদের প্রকৃতির নিয়ামক। আমরাই আমাদের প্রস্থী।"

দেবল উত্তর দিল—"আপনি যা বলছেন, হয়ত তাই ঠিক। কিন্তু এ গবিত ব্রাহ্মণটির সঙ্গে আমার সম্পর্ক কি বলতে পারেন ?" তখন শ্রমণ বললেন—"চারত্তের দিক দিয়ে তোমার সঙ্গে রাহ্মণের অনেক মিল আছে। এবং যে কর্ম তোমার ভাগ্যকে নিয়ন্ত্রিত করেছে, তার সঙ্গে রাহ্মণের কর্মের তফাং খুবই কম। আমি যদি তোমার মনের ভাব ব্যতে ভুল না করে থাকি, তবে আমি একধা জাের দিয়ে বলতে পারি যে যদি সেই শ্রেষ্ঠীটি তোমার জায়গায় থাকত, তবে আজও তুমি তার প্রতি একই রকম ব্যবহার করতে, বিশেষ করে যদি তার মত আজ্ঞাবহ জােয়ান ভ্তা তোমার পাশে থাকত, এবং সে যদি তার খুশীমত তােমার সঙ্গে ব্যবহার করতে পাবত।"

কৃষকটি তথন অকপটে স্বীকার করলে যে, যদি তার শক্তি পাকত তবে কোন লোক তার পথ রোধ করে দাঁড়িয়ে পাকলে ব্রাহ্মণটি তার প্রতি যে রকম ব্যবহার করেছিল, সেই একই রকম ব্যবহার সেই লোকটির প্রতি করতে তার কোন সঙ্কোচ হত না বটে। কিন্তু নিষ্ঠুর আচরণের জন্মে যে শাস্তি পেতে হয়, সে কথা মনে রেখে সে স্থির করেছে যে ভবিষ্যতে ভাল করে বিবেচনা করে তবে সে অহ্য লোকের সঙ্গে ব্যবহার করবে।

গাড়ীতে সব চাল বোঝাই হবার পর তারা ত্র'জনে আবার বারাণদী অভিমুখে যাত্রা করল। হঠাং এক সময় পথের মাঝখানে ঘোড়াট লাফিয়ে সরে গেল। কৃষকটি "দাপ, দাপ" বলে জোর গলায় চেঁচিয়ে উঠল। কিন্তু ঘোডাটি যে জিনিষটি দেখতে পেয়ে ভয়ে কাঁপছিল, বৌদ্ধ শ্রমণ দেদিকে খুব মনোযোগ দিয়ে তাকিয়ে দেখতে লাগলেন, এবং গাড়ী থেকে লাফ দিয়ে মাটিতে নেমে দেখতে পেলেন দেটি দোনার মোহর ভর্তি একটি থলি। তখন তাঁর মনের ধারণা হল, "এই থলিটি দেই ধনা শ্রেষ্ঠীর ছাড়া আর কারুরই হতে পারে না।"

( শ্রমণ ) নারদ মাটি থেকে থলিটি তুলে নিয়ে দেখতে পেলেন যে তার মধ্যে অনেক স্বর্ণমূজা রয়েছে। তখন তিনি সেই কৃষকটিকে উদ্দেশ করে বললেন, "সেই গর্বিত ব্রাহ্মণটিকে উপযুক্ত শিক্ষা দেবার স্থাযোগ ভোমার উপস্থিত হয়েছে, এবং এর দ্বারা ইহলোকেও যেমন



তেমনি পরলোকে ভাবী জন্মে তোমার কল্যাণই হবে। ঘ্ণার পরিবর্তে শুভেচ্ছা প্রস্ত কাজের থেকে বেশী মধুর কোন প্রতিহিংসাই হতে পারে না। আমি তোমার হাতে এই থলিটি দিচ্ছি।
যথন তুমি বারাণসীতে গিয়ে পৌছাবে, তথন আমি তোমাকে যে
সরাইখানাটি দেখিয়ে দেব, সেইখানে তুমি গাড়ীটি নিয়ে যেও।
সেখানে তুমি পাণ্ডু নামে সেই ব্রাহ্মণের থোঁজ করে তার হাতে
এই সোনার থলিটি ফিরিয়ে দিও। সে তথন নিশ্চয়ই তার রাঢ়
আচরণের জন্ম তোমার কাছে মার্জনা চাইবে। তথন তুমি তাকে
বলবে যে তুমি তাকে কমা করেছ এবং তার সকল কাজ যাতে
সফল হয় সেই কামনাই তুমি করো। কেননা, আমি তোমাকে
বলে রাথছি, তার সাফল্যের সঙ্গে সঙ্গে তোমারও অবস্থার উন্নতি
হবে। তোমার ভার্গ্যি বছলাংশে তার ভাগ্যের উপরই নির্ভর

করছে। যদি সেই রত্মকার শ্রেষ্ঠীটি কোনও কারণ জানতে চায়, তবে তাকে আমাদের বিহারে বৈতে বলো। সে যদি মনে করে কোন সাহায্যের প্রয়োজন আছে ত সে দেখতে পাবে যে তাকে সংপরামর্শ দিয়ে সাহায্য করবার জন্ম আমি সর্বদাই প্রস্তুত।"

১ বৌদ্ধ ভিক্ষ্ শ্রমণদের বাদস্থান।

#### বারাণসীর হাটে বেচা-কেনা

দৈনন্দিন জীবন যাত্রার জত্যে প্রয়োজনীয় জিনিষপত্ত অতি
মুনাফার লোভে বাজার থেকে সরিয়ে ফেলার ফল্দী আধুনিক
আবিজার নয়। ইছদিদের ধর্ম গ্রন্থ Old Testament-এ জোসেফ
নামে একটি দরিজ মুদী তরুপের কাহিনী আছে। সে শেষ পর্যস্ত
রাজ্যের মন্ত্রী পর্যস্ত হয়েছিল, আর তার চতুর বিবেকবর্জিত ব্যবসায়বৃদ্ধির জোরে সে বাজারে সব গম সরিয়ে ফেলেছিল, যাতে করে
রাজ্যের দরিজ প্রজাগণ ক্ষ্মার তাড়নায় কারোর কাছে তাদের
বিষয় সম্পত্তি সব কিছু এমন কি প্রাণ পর্যস্ত বেচতে বাধ্য হয়।
আর বৌদ্ধ জাতকের গল্পেও আমরা দেখতে পাই, কাশীর (বারাণসীর
প্রাচীন নাম) এক রাজার কোষাগারিক কি ভাবে জনৈক অশ্ব
ব্যবসায়ী, যে পাঁচশ ঘোড়া সঙ্গে নিয়ে রাজধানীতে এসে পৌছেছিল
—তাকে অস্থবিধায় ফেলবার জন্যে বাজার থেকে (পশু খাছ)
খড়, ঘাস জাতীয় সব কিছু সরিয়ে ফেলেছিল ও এইভাবে তার
জীবনের প্রথম বৈষয়িক সাফল্যের সন্ধান পেয়েছিল।

পাণ্ড্ নামে সেই রত্মবণিক যথন বারাণসীতে এসে উপস্থিত হলেন, ঠিক সেই সময়েই এক বেপরোয়া ফাটকাবাজ বাজার থেকে সব চাল সরিয়ে ফেলেছিল। তার ফলে মল্লিক নামে এক ধনী মহাজন, যে ছিল ব্যবসায়ের ক্ষেত্রে পাণ্ড্র বন্ধু, সে খুবই বিপদে পড়েছিল। শ্রেষ্ঠীর সঙ্গে দেখা করে সে বলল, "আমার সর্বনাশ হয়ে গেছে। তোমার সঙ্গে একখোগে ব্যবসা চালান আমার পক্ষে আর সম্ভব হবে না, যদি না এই মুহুর্ভেই আমি রাজার আহারের উপযোগী এক গাড়ী উৎকৃষ্ট চাল যোগাড় করতে পারি। বারাণসীতে আমার এক প্রতিদ্বন্দী মহাজন আছে। সে জানতে পেরেছে যে রাজার কোষাগারাধ্যক্ষের সঙ্গে আগামী কাল সকালেই একগাড়ী চাল যোগান দেবার জত্যে আমার এক চুক্তি হয়েছে। তাই সে আমার সর্বনাশ করবার জত্যে উঠে পড়ে লেগেছে, আর সেই জত্যেই বারাণসীর বাজার থেকে সব চাল কিনে সরিয়ে ফেলেছে। কোষাধ্যক্ষ নিশ্চয়ই তার কাছ থেকে কিছু ঘূষ থেয়েছে। কেন না, সে কিছুতেই আমার সঙ্গে তার চুক্তি বাতিল করতে রাজী নয়। আর ইতিমধ্যে ফর্গ থেকে কোন দেবদৃত যদি না সাহায্য করবার জত্যে নেমে আসেন ত আগামী কাল আমি সর্বসাত্ত হয়ে যাব।"

মল্লিক যখন তার ভাবী দারিদ্যের কথা চিন্তা করে, যে দারিদ্যের দিকে তার প্রতিঘন্দী ব্যবসায়ীটি তাকে ঠেলে দিতে চলেছে,—ব্যাকুলভাবে আক্রেপ করছিল, ঠিক সেই সময়েই পাণ্ডু তার টাকার খলিটি হারায়। সে তার গাড়ীর ভিতর চারিদিকে খুঁজতে লাগল, কিন্তু থলিটির হদিশ মিলল না। তখন সে তার ভৃত্য মহাদৃতকে সন্দেহ করতে লাগল। স্থানীয় আরক্ষাপুরুষকে ডেকে সে তার সামনে মহাদৃতকে চুরির অপরাধে অভিযুক্ত করল। রক্ষীরাও তার কাছ থেকে সীকৃতি আদায়ের জন্ম তাকে আছেপ্রেষ্ঠ বেঁধে নিষ্ঠরভাবে তার উপর নিপীড়ন করতে লাগল।

ভূত্যটি যন্ত্রণায় কাতর হয়ে কাঁদতে কাঁদতে বলতে লাগল, "আমি সম্পূর্ণ নির্দোষ, দয়া করে আমাকে ছেড়ে দিন। আমি এ যন্ত্রণা আর সহু করতে পারছি না। আমি সম্পূর্ণ নিরপরাধ, অস্তুতঃ এই চুরির অপরাধে আমি অপরাধী নই। তবে হয়ত আমার অস্থ্য কোনো পাপের জন্যে আমাকে এই হঃখ ভোগ করতে

হচ্ছে। আমার প্রভুর কথায় আমি সেই নিরপরাধ চাষীটির প্রতি অকারণ অক্যায় আচরণ করেছি। হায়! যদি এই সময় তার কাছে ক্ষমা ভিক্ষা করতে পারতাম! আমার গ্রুব বিশ্বাস যে, যে যন্ত্রণা আমাকে ভোগ করতে হচ্ছে, তা আমার পূর্বকৃত রুঢ়ভারই শাক্তি স্বরপ।"



রক্ষীপুরুষ যখন মহাদ্তের পিঠে চাবুকের উপর চাবুক মারছিলেন, ঠিক সেই সময়েই চাষীটিও সেই সরাইখানায় এসে হাজির হল। সে যখন টাকার থলিটি ফিরিয়ে দিল তখন উপস্থিত সকলেই অবাক হয়ে গেল। ভৃত্যটিও অযথা নিগ্রহের হাত থেকে মুক্তি পেল। কিন্তু তার মনে তার প্রভুর প্রতি আক্রোশ ও অসন্তোষ জমেছিল—তাই সে গোপনে সেখান থেকে চলে গেল। এই সময় পাহাড়ে পাহাড়ে ঘুরতে ঘুরতে একদল ডাকাতের সঙ্গে তার দেখা হল। তারা তখন তার দৈহিক শক্তি ও সাহসের কথা চিন্তা করে তাকে নিজেদের দলপতি করে নিল। মল্লিক ষখন জানতে পারল যে চাষীটির কাছে সবচেয়ে ভাল চাল আছে, যে চাল রাজার পাতে দেবার মত—দে তখন গাড়ী বোঝাই সব চাল তিনগুণ দাম দিয়ে কিনে নিল। চাষীটি এত দাম পাবার চিস্তাও করতে পারেনি। পাঙ্ কিস্ত তার টাকার থলিটি ফিরে পেয়ে মনে মনে খুব উৎফুল্ল—আর সেই সং চাষীটিকে ষ্পোচিত পুরস্কৃত করলে। তারপর কালক্ষেপ না ক'রে বিহারের দিকে চলল—সেধানে নারদ নামে শ্রমণের কাছ থেকে আরও জ্ঞাতব্য সংবাদ জানবার জন্মে ওৎসুক্য যেন আর ধরে রাখতে পারছিল না।

নারদ বললেন: আমি সব কিছু ঘটনার ব্যাখ্যা তোমার কাছে থুলে বলতে পারি বটে কিন্তু কোন উন্নত আধ্যাত্মিক তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম করবার মত ক্ষমতা তোমার নেই। তাই মৌন অবলম্বন করাই সমীচীন মনে করি। তবে তোমাকে আমি কিছু উপদেশ দিতে চাই—যে কোনো লোকের সঙ্গে তোমার দেখা হোক না কেন, তাকেই তুমি নিজের মত ব্যবহার করো। তোমার প্রতি অত্যে যে রকম ব্যবহার করকার কথা চিন্তা করো। কেন না, আমাদের কর্মের গতি অবিরাম অমোঘ। এর গতি হয়ত থুব মন্থর, আর পথও প্রায়ই দীর্ঘ। কিন্তু ভালই হোক আর মন্দই হোক, শেষ পর্যান্ত কর্ম আমাদের খুঁজে বার করবেই। সেই জন্মই বলা হয়ে থাকে—

"ধীর মন্থর পদে অমোঘ গতিতে কর্ম এগিয়ে চলে কর্তার দিকে। তাই করুণার বীজ বপন করো, যাতে পরিণামে তার থেকে প্রম শান্তিরূপ শস্ত আহরণ করতে পার।"

শ্রেষ্ঠী তা' শুনে বলে ওঠে, "হে ভদ্র শ্রমণ! ঘটনার কারণগুলি আমার নিকট ব্যাখ্যা করে বলুন। তা' হলে হয়ত' আপনার উপদেশ মেনে চলা আমার পক্ষে সহজ হবে।" শ্রমণ বললেনঃ "তবে শোনো। আমি তোমাকে রহস্তের চাবিকাঠিটি দিচ্ছি। যদি তুমি বুঝতে না পার, তবে আমার কথায় আস্থা রেখো। আত্মার অস্তিত্ব স্বীকার করা এক প্রকার শ্রম। যার চিন্ত আত্মার অন্তেহণে ব্যস্ত, সে শুধু এক আলেয়ার অমুসরণ করে চলেছে যা তাকে শেষ পর্যন্ত পাপের পঙ্কে নিমচ্ছিত করবেই। আত্মার বিষয়ে এই বিভ্রম স্কর্ম ধূলিকণার মত দৃষ্টি-শক্তিকে অন্ধ করে দেয়, যার ফলে তোমার সঙ্গে তোমার ঘনিষ্ঠ আত্মায় পরিজনবর্গের নিবিড় সম্বন্ধ অমুধাবন করা অসম্ভব হয়ে পড়ে। দেহের বিভিন্ন অঙ্গ প্রত্যঙ্গের সঙ্গে যত না অচ্ছেত্য সম্বন্ধ তার থেকেও ঢের বেশী অস্তরঙ্গ সম্পর্ক তোমার সঙ্গে তোমার সঙ্গে তোমার পার্শ্ববর্তী আত্মায় স্বন্ধন ও পরিজনবর্গের। অপরের আত্মার সঙ্গে তোমার আত্মার অভেদ উপলব্ধি করবার জন্মে তোমাকে চেষ্টা করতে হবে। অজ্ঞানই সকল পাপের মূল। অতি অন্ধ সংখ্যক লোকই সত্যের যথার্থ স্বন্ধপ জানেন। এই উপদেশটিই তোমার রক্ষাক্বচ হোক—

'যে অপরকে আঘাত করে সে কেবল নিজেকেই ক্ষত বিক্ষত করে মাত্র। যে অপরকে সাহায্য করে সে নিজেকেই বেশী করে সাহায্য করে। তোমার মন থেকে আত্মা সম্বন্ধে ভ্রম দূর হোক। এবং তুমি নিশ্চয়ই যথার্থ পথ খুঁজে পাবে। সে পথ তোমার কাছে ক্রমশঃ স্পষ্ট হয়ে উঠবে।'

'যার দৃষ্টি ব্যবহারিক জগতের অজ্ঞানের ধ্লিতে আচ্ছন্ন, আধ্যাত্মিক জগৎ তার দৃষ্টিতে অসংখ্য খণ্ডিত আত্মায় আকীর্ণ বলে প্রতিভাত হয়ে থাকে। ফলে পুনর্জন্ম সম্বন্ধে নানা সংশয়ে সে বিভ্রাস্থ হয়ে পড়ে। এবং সর্বজীবব্যাপী মৈত্রী ও করুণার প্রকৃত ভাৎপর্য উপলব্ধি করার মত ক্ষমতা সে হারিয়ে ফেলে।'

শ্রেষ্ঠী তথন উত্তর দেন, "হে ছক্র শ্রমণ, আপনার কথাগুলি গভীর তাৎপর্যপূর্ণ। আমি সব সময় সেগুলি মনে রাখব। বারাণসী অভিমুখে আসবার সময় পথিমধ্যে আমি এক দরিত্র শ্রমণের প্রতি যৎসামান্ত দয়া দেখিয়েছিলুম—তার জত্যে আমাকে কিছু ব্যয় করতে হয় নি। কিন্তু কি আশ্চর্য গুতার ফল কতই না শুভ! আমি আপনার কাছে গভীর ভাবে ঋণী। কেন না আপনার সাহায্য ছাড়া আমি যে শুধু টাকার ধলিটিই হারাতাম তাই না, আমার পক্ষে বারাণসীতে ব্যবসা করাও অসম্ভব হয়ে পড়ত, যা আমার সমস্ত সম্পদের মূলে। আর এই ব্যবসা যদি বন্ধ হয়ে যেত, তাহলে আমাকে ধারতের দারিজ্যের মধ্যে পড়তে হত। তাছাড়া আপনার বিবেচনা শক্তি এবং চাষীটির চাল বোঝাই গাড়ীটির হঠাৎ আবির্ভাবের ফলে আমার বন্ধু শ্রেষ্ঠী মল্লিকের ঐশ্বর্য অক্ষুণ্ণ থাকতে পেরেছে। যদি সব লোকই আপনার উপদেশের মর্ম উপলব্ধি করতে পারত, তাহলে আমাদের এই সংসার আরও কত সুন্দরই না হত! অশুভের হ্রাস হত, এবং জনসাধারণের কল্যাণও অনেক বৃদ্ধি পেত।"

শ্রমণ উত্তর দিলেন, "জগতে যত ধর্ম আছে, বৃদ্ধের প্রচারিত ধর্মের মত কোনটিই নয়। এ ধর্মের আদিতে মহান্ (glorious), মধ্যে মহান্, পরিণামেও মহান্। শুধু আক্ষরিক ভাবেই এ ধর্ম মহিমান্বিত নয়, এর আধ্যাত্মিক তাৎপর্যও সমান মহিমান্বিত। এ ধর্ম মৈত্রী ও করুণার ধর্ম যা মানুষকে সর্ববিধ অহংভাব (egotism) খেকে মুক্ত করে ও তাকে ক্ষুদ্র স্বার্থের গণ্ডী থেকে উপ্পের্টিন্নীত করে, অপার শান্তি লাভে সাহায্য করে, যার মূলে আছে সম্যক্ জ্ঞান। আর সংকর্মের মধ্য দিয়েই সেই সম্যক্ জ্ঞানের প্রকাশ ঘটে থাকে।"

পাণ্ড নিঃশব্দে মাথা নেড়ে শ্রমণের কথায় সায় দিয়ে বললেন ঃ
"বৃদ্ধদেবের প্রচারিত সদ্ধর্মের মর্ম যাতে জনসাধারণ উপলব্ধি করতে
পারে, তার জন্মে আমার আগ্রহের সীমা নেই। তাই মনে করেছি.
আমার জন্মভূমি কৌশাস্বীতে আমি একটি বিহার প্রতিষ্ঠা করব,
যাতে করে ভগবান্ বৃদ্ধের শিশ্বসভ্যের উদ্দেশ্যে তা উৎসর্গ করতে
পারা যায়।"

#### দস্যুমধ্যে

তারপর অনেক বংদর অতীত হয়ে গেছে। কৌশাখীতে পাণ্ড্র প্রতিষ্ঠিত বিহার জ্ঞানবৃদ্ধ শ্রমণমগুলীর মিলনকেন্দ্র হয়ে উঠেছে। পুরবাদীদের কাছে বিহারটি একটি প্রদিদ্ধ দাধনকেন্দ্র হয়ে দাড়াল।

সেই সময়ে প্রতিবেশী একটি রাজ্যের রাজার কাণে পাণ্ডুর তৈরী র্ত্মালঙ্কারের খ্যাতি ও সৌল্লহ্যের কথা গিয়ে পৌছল। তিনি তাঁর কোষাগারিককে পাণ্ডুর কাছে পাঠালেন, তাঁর জন্মে খাঁটি সোনার একটি রাজমুক্ট তৈরী করে দেবার জন্মে, তাতে বসান থাকৰে ভারতবর্ষের সবচেয়ে মূল্যবান রত্মরাজি। পাণ্ডুও সানন্দে তাঁর নির্দেশ মত এক অপূর্ব কারুকার্য খচিত রাজ-কিরীট তৈরী করলেন। যথন সেটি তৈরীর কাজ শেষ হল, তথন তিনি সেটি নিয়ে রাজার প্রাসাদের অভিমুথে যাত্রা করলেন। এই স্থোগে শ্রেষ্ঠীর মনে আরও কিছু বেচাকেনা করে লাভ করার ইচ্ছেও ছিল। তাই তিনি যাত্রার সময় বহু মূল্যবান্ স্থালক্ষার সঙ্গে নিয়ে চললেন।

ধে শকটে করে পাণ্ডু তাঁর জিনিষপত্র নিয়ে যাচ্ছিলেন, তার চার পাশে রক্ষক হিসেবে বেশ কয়েকজন সশস্ত্র শক্তিশালী পুরুষও ছিল। থেতে থেতে যখন তারা এক পাহাড়ের কাছে হাজির হল হঠাৎ কোথা থেকে একদল ডাকাত তাদের উপর ঝাঁপিয়ে পড়ল। সেই ডাকাতদলের সদার ছিল দেই মহাদৃত। সে ডাদের সকলকে মারধাের করে তাড়িয়ে দিয়ে, যা কিছু রত্ন ও হণালিস্কার ডাদের সঙ্গে ২০ কর্ম

ছিল সব কেড়ে নিল। পাণ্ডু অনেক কষ্টে কোনও প্রকারে প্রাণ নিয়ে পালাতে পারল। আকস্মিক এই বিপত্তি পাণ্ডুর জমজমাট অবস্থার ওপর প্রচণ্ড আঘাত হানল। ইতিপূর্বে পাণ্ডুর ব্যবসায়ে আরও কিছু বড় রকমের লোকসান হয়েছিল, ফলে তাঁর ধন দৌলতের পরিমাণ বেশ হাস পেল।



পাভূর অবস্থা খুবই খারাপ হয়ে পড়ল। কিন্তু তা সত্ত্বেও তাঁর এই হুর্ভাগ্য তিনি নীরবে সহ্য করলেন। মনে মনে ভাবতে লাগলেন: "নিশ্চয়ই পূর্বজন্মে আমি এমন কিছু পাপ করেছি, যার ফলস্বরূপ আমাকে এই সব ক্ষতি সহ্য করতে হচ্ছে। আমার বয়স যথন কম ছিল আমি অন্তের উপর অনেক রুঢ় আচরণ করেছি। এখন যথন আমি আমার পূর্বকৃত কর্মের ফল ভোগ করছি, তখন তার জন্যে কারুর বিরুদ্ধে ক্ষোভের কোনও কারণই ধাকতে পারেন।" অন্তের প্রতি করুণার ভাব পাণ্ড্র মনে ক্রমশঃ বাড়তে লাগল; ফলে তিনি যতই ছঃখ ভোগ করুন না কেন, তার দ্বারা ক্রমশই তাঁর চিত্তগুদ্ধি ঘটতে লাগল। আর তিনি যখন তাঁর বর্তমান দীন অবস্থার কথা চিন্তা করতেন, কেবলই তাঁর মন ছঃখ ভারাক্রান্ত হ'ত এই ভেবে যে তিনি তাঁর বিহারের বন্ধুদের কোন উপকার বা সাহায্যই করতে পারছেন না—যাতে করে ভগবান তথাগত প্রবর্তিত সদ্ধর্মের নিগৃত তত্ত্ব চারিদিকে প্রচার হতে পারে।

এই ভাবে আরও কিছুকাল অতিবাহিত হল। একদিন ঘটনা-চক্রে নারদের শিশ্ব পন্থক নামে এক তরুণ শ্রমণ যথন কৌশাস্বীর পর্বতশ্রেণীর ভেতর দিয়ে যাচ্ছিলেন, হঠাৎ একদল দস্থ্যর হাতে তিনি পড়লেন। তাঁর কাছে টাকাকড়ি কিছুই ছিল না। তাই দস্যদলপতি তাঁকে নিষ্ঠুর ভাবে প্রহার করে ছেড়ে দিল।



পরদিন প্রভাতে পস্থক যথন বনের মধ্য দিয়ে তাঁর পথ ধরে যাচ্ছিলেন, তিনি শুনতে পেলেন একদল লোক মিলে নিজেদের মধ্যে ঝগড়া মারামারি করছে। শব্দ অনুসরণ করে জায়গাটির দিকে এগিয়ে গিয়ে তিনি কয়েকজন দস্যুকে দেখতে পেলেন। আর তাদের মাঝখানে দাঁড়িয়ে রয়েছে দলপতি মহাদৃত। মহাদৃত প্রাণপণে তাদের হাত থেকে নিজেকে রক্ষা করছিল। শিকারী কুকুরের দল সিংহকে চারদিক থেকে ঘিরে ফেললে যেমন হয়, ঠিক তেমনি ভাবে। তার বলিষ্ঠ মৃষ্টির আঘাতে কয়েকজন দস্যানিহত হল বটে কিন্তু তথনও বেশ কয়েকজন বাকী রয়ে গেল—তাদের সক্ষে লড়াই করা একা মহাদৃতের পক্ষে বেশ কঠিন হয়ে উঠল। শেষ পর্যন্ত তার শক্তি নিংশেষিত হল। ক্ষত বিক্ষত দেহে আঘাতে জর্জবিত হয়ে সে মাটিতে লুটিয়ে পড়ল।

দম্যুরা যেমনি সেখান থেকে পালাচ্ছে সঙ্গে সংগ্রেই সেই তর্জণ শ্রমণ পত্তক সেদিকে এগিয়ে গেলেন যদি তার দারা আহতদের কিছু সাহায্য করা সম্ভব হয়। তিনি দেখলেন, সব ডাকাতই মরে গেছে, শুধু দলপতির অসার দেহে কিছু প্রাণের স্পান্দন থাকলেও থাকতে পারে।

কাল বিলম্ব না করে পন্থক পাহাড়ের নিচে কুলু কুলু শব্দে প্রবাহিত শীর্ণ তটিনীর দিকে নেমে গেলেন। তাঁর ভিক্ষাপাত্র করে স্বিশ্ব জল ভরে নিয়ে মৃত্যুপথ যাত্রী সেই লোকটির কাছে ফিরে এলেন। মহাদৃত চোখ মেলে চেয়ে রাগে দাঁতে দাঁত ঘ্যে বলে উঠল—"সেই অকৃতজ্ঞ কুকুরের দল সব কোথায়? তাদেরই না আমি বিজয় ও সাফল্যের আম্বাদ পাইয়ে দিয়েছি? আমাকে দলপতি হিসেবে না পেয়ে স্বচতুর ব্যাধকর্তৃক বিতাড়িত ফেরুপালের মত তাদের শীগ্গিরই মরতে হবে।"

তার এই কথা শুনে পত্তক বললেন— "তুমি তোমার পাপজীবনের সঙ্গীদের কথা চিন্তা করছ কেন ? বরং তুমি এখন তোমার নিজের অদৃষ্টের কথাই চিন্তা কর। শেষ মুহূর্তে মুক্তির যে স্থযোগ তোমার সামনে উপস্থিত, তার সদ্ব্যবহার করার চেষ্টা কর। এই নাও পানীয় জল। আমাকে তোমার ক্ষতস্থান পরিচর্যা করতে দাও হয়ত শেষ পর্যন্থ আমি তোমার জীবন রক্ষা করতে পারি।"

মহাদৃত সবিস্থারে বলে উঠল—"হায় হায়! তুমিই না সেলোক যাকে গতকাল আমি মারধাের করেছিলাম ? সেই তুমি কিনা আমাকে সাহায্য করবার জত্যে নির্মল পানীয় এনেছ! আমার জীবন রক্ষার জত্যে তুমি চেষ্টা করছ! কিন্তু হে ভদ্র শ্রমণ! এ সবই নিক্ষল, আমার নিয়তির বিধান অপরিবর্তনীয়। ত্রাত্মারা আমাকে মেরে মৃতপ্রায় করে কেলেছে—অকৃতজ্ঞ ভীক্রদল! আমিই তাদের আঘাত করতে শিথিয়েছিলুম। এখন তারাই আমাকে আঘাত করে তার সমুচিত প্রতিদান দিয়ে গেল।"

শ্রমণ বলতে লাগলেনঃ "তুমি তোমার কৃতকর্মেরই ফলভোগ করছ। যদি তুমি ভোমার সঙ্গীদের দয়া করতে শিক্ষা দিতে, তবে তুমিও তাদের কাছ থেকে দয়া পেতে। কিন্তু তুমি তাদের প্রাণনাশ করতে শিক্ষা দিয়েছিলে—তাই তুমি যে তাদের হাতে নিহত হতে চলেছ, এ তোমারই কৃতকর্মের পরিণাম ছাড়া কিছু নয়।"

তথন দম্যদলপতি উত্তর দিল—"আপনি যথার্থ কথাই বলেছেন। আমার অদৃষ্টের জন্ম আমি নিজেই দায়ী। কিন্তু মামার ছর্ভাগ্য কি ভয়ানক! ভবিষ্যতে জন্ম জন্ম ধরে আমার যাবতীয় ছন্কর্মের ফল নিঃশেষে ভোগ করতে হবে। হে ধার্মিক শ্রমণ! আমাকে উপদেশ দিন কিভাবে আমি আমার জীবনভর অমুষ্ঠিত পাপের ছর্বই ভার হালকা করে ফেলতে পারি—যে ভার আমার বুকের ওপর পাথরের মত চেপে রয়েছে। আমার শ্বাস রুদ্ধ করে ফেলবার উপক্রম করছে।"

পত্থক বললেন—"তোমার যত কিছু পাপ চিন্তা সব হৃদয় থেকে উন্মূলিত করে ফেল। যত কিছু ছুরভিসন্ধি সব দূর কর। সকলের প্রতি সমান মৈত্রী ও করুণায় ভোমার হৃদয় পূর্ব করে তোল।"

#### লুতা-তম্ভ

সেই সেবাপরায়ণ শ্রমণটি যখন মহাদৃতের ক্ষতস্থান ধুয়ে দিচ্ছিলেন, তথন দস্থাদলপতি তাঁকে উদ্দেশ করে বলল—"আমি বহু পাপ কাজ করেছি, সংকর্ম কিছুই করিনি। আমি কি করে আমার নিজের হৃদয়ের হুঃধজাল, যা আমি আমার কলুষ বাসনা দিয়ে নিজেই বয়ন করেছি, তার থেকে নিষ্কৃতি পেতে পারব ? আমার কর্ম নিশ্চিত আমাকে নরকের দিকে নিয়ে যাবে; আমার পক্ষে বোধ হয় কথনো ফিরে মুক্তির পথে চলা সম্ভব হবে না।"

শ্রমণ বললেন—"সত্যি বটে। ভোমার কর্ম ভাবী জ্বন্মেও সহস্ক রোপিত অশুভ বীজের ফল ভোগ করেই চলবে। ভোমার কর্মের (অবশ্যস্তাবী) ফলের হাত থেকে কিছুতেই রেহাই নেই। কিন্তু তাই বলে একেবারে নিরাশ হবার কোন হেতু নেই। যে লোক (তথাগতের ধর্মে দীক্ষিত হয়ে) সংপথে প্রবৃত্ত হয়েছে এবং আত্মা সম্বন্ধে ভ্রাস্ক দৃষ্টি বর্জন করে সকল বাসনা ও পাপ চিস্কা দূর করতে পোরেছে, সে যেমন নিজের কল্যাণ সাধন করতে পারবে, তেমনি অপরের কল্যাণেরও কারণ হবে।

"এই প্রসঙ্গে তোমাকে একটা গল্প বলি শোন। এক সময়ে কন্দত নামে এক ছুর্বুত্ত দম্যু ছিল। মৃত্যুর পূর্বে তার নিজের আচরণ সম্পর্কে তার কোন অমুশোচনাই হয়নি। তাই তাকে জন্মগ্রহণ করতে হয় নরকে দৈত্যরূপে। সেখানে তার ছুক্তরে জংগ্রু অসহা যম্বণা ও ক্লেশ সহা করতে হল। এই ভাবে কয়েক কল্ল ধরে তাকে নরকে বাস করতে হল—সে কিছুতেই তার সেই তুর্দশা থেকে



মৃক্তি পেল না। ইতিমধ্যে ভগবান বৃদ্ধ মর্ত্যে অবতীর্ণ হয়ে বোধি
লাভ করেছেন। ঠিক সেই শুভ স্মরণীয় মৃহুর্তিতে নরকের অন্ধকার
ভেদ করে একটি উজ্জ্বল আলোকরশ্মি প্রবেশ করল—তার ফলে
নরকের অধিবাসী সব দৈত্যদের মধ্যেই যেন নতুন প্রাণ ও আশার
সঞ্চার হল। সেই দম্যু কন্দত বলে উঠল: 'হে ভগবান বৃদ্ধ!
আমার ওপর কৃপা কর। আমি অকথ্য যাতনা ভোগ করছি।
আমি অনেক ছন্ধ্য করেছি বটে, কিন্তু এখন আমি চাই সংপ্রে

ফিরে যেতে। কিন্তু এই চুঃখজাল থেকে নিচ্চৃতি পাবার শক্তি আমার নেই। হে ভগবান! আমাকে সাহায্য কর। আমি যেন তোমার করণা থেকে বঞ্চিত না হই।

"কর্মের নিয়মই এই যে অশুভ কর্ম বিনাশের পথে নিয়ে যায়।
কেননা অবিমিশ্র অশুভ কখনও নিজেকে টি কিয়ে রাখতে পারে
না। অবিমিশ্র অশুভ অন্তিছের বিরোধী। অপর পক্ষে
সংকর্মের গতি জীবনের দিকে। এই ভাবে কর্মমাত্রেরই অন্ত
আছে। কিন্তু সংকর্মের বিকাশের পথ অনস্ত প্রসারিত। অতি
সামান্ততম শুভ কর্মও যে ফল প্রসব করে ভার মধ্যে প্রচ্ছন্ন থাকে
ভাবী সংকর্মের স্থপ্ত বীজ, এবং সেগুলি ক্রমশই বৃদ্ধি পেতে থাকে।
সংসারের সেই অন্তহীন পরিক্রমায় ক্লান্ত, তৃঃখতপ্ত জীবকুল ভার
থেকে পরিতৃষ্টি লাভ করে ধন্য হয় এবং শেষ পর্যন্ত নির্বাণলাভ করে
সর্ববিধ অকল্যাণ থেকে চিরতরে মুক্তি লাভ করতে সমর্থ হয়।

"ভগবান বৃদ্ধ ধখন নরকবাসী ছঃখতপ্ত সেই দৈতাটির কাতর প্রার্থনা শুনতে পেলেন তখন তিনি বললেনঃ 'কন্দত, তৃমি কি কখনও কোনও দয়ার কাজ করেছ? তা হলে এই মুহূর্তে তা তোমার কাছে ফিরে আসবে এবং তোমার উদ্ধারে সাহায্য করবে। কিন্তু যে সব তীব্র যন্ত্রণা ও ছঃখ তোমার অশুভ কর্মের ফল স্বরূপ তোমাকে ভোগ করতে হচ্ছে, তা যতক্ষণ পর্যন্ত তোমার হৃদয়ের মিপ্যা অহংবোধ সম্পূর্ণরূপে বিদ্রিত না করছে এবং আত্মাভিমান, কামনা, সর্য্যা ও দ্বেষ উন্মূলিত করে তোমার চিত্তকে নির্মল করে তুলছে, ততক্ষণ পর্যন্ত তোমার মুক্তির কোন সম্ভাবনাই নাই।'

"কন্দত নীরব হ'য়ে রইল—কেন না সে ছিল নির্দয়। কিন্তু ভগবান তথাগত ছিলেন সর্বজ্ঞ—তিনি তাঁর অলৌকিক শক্তির সাহায্যে সেই হতভাগ্য জাবের প্রাক্তন যাবতীয় কর্ম প্রভাক্ষ দেখতে পেলেন। তিনি জানতে পারলেন—অতীতে কোন এক সময় বনে ঘুরতে ঘুরতে কন্দত একটি মাকড্সাকে মাটির ওপর দিয়ে এগিয়ে

বেতে দেখে ভেবেছিল—আমি এই মাকড্সাটিকে মাড়াব না। কেন না সে কোনও অনিষ্ট করেনি এবং কারুকেই সে আঘাত করে না।

"বুদ্ধ করুণাসহকারে কন্দতের অসহ্য যম্বণার দিকে ভাকালেন, আর ভাকে সাহায়ের জন্ম মাক্ডসার জালের মধ্যে একটি



মাকড়দাকে পাঠিয়ে দিলেন। তখন সেই মাকড়দাটি কন্দতকে বলল—এই সূতাটি ধরে উঠে এদ।

"মাকড়সার জালটিকে দেই নরকের গভীর তলদেশে লাগিয়ে

রেখে এসে মাকড়সাটি সরে পড়ল। কন্দত আগ্রহভরে সেই সৃদ্ধ বস্তুটি আঁকড়ে ধরে প্রাণপণ চেষ্টা করতে লাগল উঠে আসার জম্ম। এবং শেষ পর্যন্ত তার চেষ্টা সফলও হল। তস্তুটি এত মজবৃত ছিল যে এটি ছি ড়ে পড়ে নি। কন্দতও ক্রমশঃ তাই ধরে উচুতে উঠতে লাগল।

"হঠাৎ তার যেন মনে হল স্তাটি কাঁপছে—সে পেছন দিকে চোথ ফিরিয়ে দেখতে পেল যে আরও কয়েকজন লোক, থারা তার সঙ্গে নরক যন্ত্রণা ভোগ করছিল, তারাও সেই স্তাধরে উঠতে আরম্ভ করেছে। তা দেখে কন্দত্তের মনে ভয় হল। সে দেখতে পেল স্তোটি ভীষণ সরু। আর ক্রেমশই ভার যত বাড়ছে স্তোটিও ততই বেড়ে লম্বা হয়ে চলেছে। কিন্তু তৎসত্ত্বেও তার ভার বইবার মত জোর তাতে ছিল। এতক্ষণ পর্যন্ত কন্দত কেবল উপরের দিকেই তাকিয়ে ছিল। কিন্তু এখন সে নীচের দিকে তাকাতে লাগল, আর তার নজরে পড়ল তার পিছু পিছু সেই মাকড়সার স্তোটি ধরে অসংখ্য নরকবাসী ওপরের দিকে উঠে আসছে। সেমনে মনে ভাবতে লাগল—এই সরু স্তোটি এত লোকের ভার কি করে বহন করতে পারবে ? ভয়ে সে চেঁচিয়ে উঠল—ভোমরা সব স্তো ছেড়ে দাও। এ স্তোটি আমার।

"সঙ্গে সঙ্গে সেই মাকড়সার জালটি খসে পড়ল। আর কন্দতও আবার নরকের গর্ভে পড়ে গেল।

"কন্দতের চিত্ত থেকে তখনও প্রান্থ অহংবোধ দ্র হয় নি। উর্ধ্বে উন্নীত হবার এবং ধর্মাচরণের আর্য (noble) মার্গে প্রবেশ করবার ঐকাস্তিক আগ্রহের যে কি অতিপ্রাকৃত শক্তি থাকতে পারে, সে কখনও তা উপলব্ধি করতে পারে নি। ল্ভাতন্তর মতই তা স্ক্রা; কিন্তু লক্ষ্ণ জীবের ভার বহন করবার ক্ষমতা তার আছে, এবং যত বেশী জীবই তাকে আশ্রয় করে উঠতে এগিয়ে আসবে, প্রত্যেক ক্ষেণ্ড তদনুপাতে অল্ল হবে। কিন্তু যে মুহূর্তে কোন জাবের মনে এরপে ধারণা জন্মাবে—'এটি কেবল আমারই; ধর্মপথ আশ্রয় করার যে অপার শান্তি আমারই কেবল তাতে অধিকার, আর কেউই যেন তার অংশীদার না হতে পারে' সেই মুহূর্তেই সেই তন্ত যায় বিচ্ছিন্ন হয়ে, আর সেই হতভাগ্য জীবও আবার তার ক্ষুদ্র অহংবাধের পরিধির মধ্যে ফিরে আসে। অহংবোধই যথার্থ শান্তি, আর তত্ত্তভানই পরম স্থা। নরক কাকে বলে ? সংকীর্ণ অহংবোধ ছাড়া নরক বলে আর কিছুই নেই। আর ধর্মজীবনই যথার্থ নির্বাণ।"

শ্রমণ যথন তাঁর কাহিনী শেষ করলেন, তথন দম্যুদলপতি বলে উঠল—"আমি ঐ মাকড়সার স্তোকেই আশ্রয় করতে চাই, যাতে করে নরকের এই অতল গহার থেকে আমি নিজেকে ওপরের দিকে টেনে তুলতে পারি।"

#### দস্যদলপতির দীকা

মহাদৃত কিছুক্ষণের জন্ম শান্তভাবে পড়ে রইল— সে তার নিজের বিক্ষিপ্ত চিস্তাগুলোকে যেন সাজাবার চেষ্টা করতে লাগল। তারপর সে অতি কষ্টে শ্রমণকে উদ্দেশ করে বলতে লাগল—

"হে মহাভাগ, শুমুন। আমি আপনার কাছে একটা স্বীকারোক্তি করতে চাই। আমি ছিলাম কৌশাম্বীর এক রম্বরাবসায়ীর ভূত্য। তার নাম ছিল পাণ্ড। কিন্তু সে যখন অক্সায় ভাবে আমার ওপর নিপীতন করল, তখন আমি পালিয়ে গেলাম—শেষ পর্বন্ত এক দস্যুদলের প্রধান হলাম। কিছুকাল আগে আমি যখন আবার চরদের মুখে জানতে, পারলাম যে পাণ্ডু সেই পাহাড়ী পথ দিয়ে যাচ্ছে, তথন আমি তার ধনসম্পদের একটা বড় অংশ লুট করে নিতে পারলাম। এখন কি আপনি তার কাছে গিয়ে বলবেন যে সে আমার প্রতি অষ্ট্রায়ভ্রাবে যে অত্যাচার করেছে আর্থমি হৃদয়ের অন্তস্তল থেকে তা কমা কিছি গুসেও যেন তার টাকা কড়ি লুট করে আমি যে অপরাধ কৈছি ত। ক্ষমী করে। আমি যতদিন তার সঙ্গে ছিলাম, তার হৃদয় ছিল পাধরের মত কঠিন। আমিও তার চরিত্রের স্বার্থপরতা অমুসরণ করতে শিখেছিলাম। আমি শুনতে পেয়েছি যে, সে এখন উদার হয়েছে। এবং লোকে তাকে সততা ও ক্যায়ের আদর্শ বলে উল্লেখ করে থাকে। সে এখন যে বিত্ত সঞ্চয় করেছে, কোন দস্থাই তা হরণ করতে পারে না, কিন্তু

আমার ভয় হয়, আমার কর্ম অণ্ডভ কার্যকলাপের মধ্য দিয়ে দীর্ঘকাল অবিচ্ছিন্ন ধারায় বইতে থাকবে। কিন্তু এখনও পর্যন্ত যতক্ষণ আমার শক্তি আছে আমি তার ঋণ শোধ করতে চাই। আমি আর তার কাছে ঋণী থাকতে চাই না। আমার হৃদয়ের সম্পূর্ণ পরিবর্তন হয়ে গেছে। আমার যা কিছু হুষ্ট বাসনা সবই অন্তহিত হয়েছে। আমার জীবনের যে কয় মুহূর্ত অবশিষ্ট আছে তা আমি বায় করতে চাই এমন প্রচেষ্টায় যার ছারা পরবর্তী জন্মে মৃত্যুর পরে আমি যেন সং চিম্ভা ও সং কর্ম আশ্রয় করতে পারি। অতএব আপনি দয়া করে পাণ্ডকে যদি জানিয়ে দিতে পারেন যে রাজার জ্বস্থে যে বর্ণ মৃকুট সে তৈরী করেছিল, এবং আরও যে সব ধন দৌলত তার সঙ্গে ছিল—সে সবই নিকটবর্তী একটি পাহাডের গুহার মধ্যে লুকিয়ে রেখেছি। আমার অধীন দম্যুদলের মধ্যে মাত্র ছু'টি লোক এ খবর জানত—কিন্তু আজ তাদের হুজনের কেউই বেঁচে নেই। স্বতরাং পাণ্ড কিছু সশস্ত্র লোকজন নিয়ে সেই জায়গাটিতে গিয়ে তার অপহাত ধন সম্পদ, যা আমি তাকে বঞ্চনা করে কেন্ডে নিয়েছিলুম, সবই ফিরে পেতে পারে। এই একটি মাত্র সংকাজের দ্বারা আমার অনেক পাপ কাব্দ ধুয়ে যাবে। এর ফলে আমার চিত্ত থেকে এর গ্লানি বিধৌত হয়ে যাবে। আর আমি মৃক্তির অন্বেষণে নির্ভূল দিক লক্ষ্য করে যাত্রা করবার প্রেরণা পাব।"

তথন মহাদৃত সেই পার্বতাগুহাটির অবস্থান বর্ণনা করল এবং তার পরই শ্রান্ত হয়ে শুয়ে পড়ল।

কিছুক্ষণের জন্ম সে চোথ বৃজ্ঞে পড়ে রইল—যেন নিদ্রিত। তার ক্ষতস্থানের যন্ত্রণা আর ছিল না। সে শাস্তভাবে শ্বাস গ্রহণ করতে লাগল। কিন্তু তার জীবন আস্তে আস্তে স্তর্ক হয়ে আসছিল। সে যেন কোন স্থম্মপ থেকে জেগে উঠেছে বলে মনে হল। সেই অবস্থায় মহাদৃত শ্রমণকে উদ্দেশ করে বলে উঠল—

"আর্য! আমার পক্ষে এটা কত আশীর্বাদ যে ভগবান বৃদ্ধ এই পৃথিবীতে অবতীর্ণ হয়েছিলেন এবং আপনাদের উপদেশ দিয়েছিলেন — যার ফলে আপনার পথের সঙ্গে আমার পথ আজ মিলতে পারল এবং আমি আপনার সান্ত্রনা লাভ করে ধন্ম হলাম। আমি যখন তল্পাচ্ছর হয়ে পড়েছিলাম তখন যেন আমার মনশ্চক্ষের মাধ্যমে তথাগতের নির্বাণলাভের দৃশ্যটি ভেসে উঠল। আমার পূর্বজীবনে একবার সেই দৃশ্যটি চিত্রিত দেখেছিল্ম— যা আমার মনে গভীর দাগ কেটেছিল। আজ আমার মরণের মুহুর্তে সেই শ্বৃতি আমার সান্ত্রনা বহন করে এনেছে।"

শ্রমণ বললেন—"সতাই ভগবান বুদ্ধের আবির্ভাব একটা আশীর্বাদই বটে। তিনি অগুভ চিন্তা ও ভ্রান্তির অন্ধকার দুর করে পরম উপলব্ধি লাভ করেছিলেন ৷ তিনি আমাদের মধ্যে আমাদেরই একজন হয়ে জীবন ধারণ করেছিলেন, তাঁর সঙ্গে অস্থা মর্ভ্য জীবের যেন কোনও প্রভেদই ছিল না। তব্ও তিনি নিজের মধ্যে যাবতীয় স্বার্থপরতার বীজ নিমূল করতে পেরেছিলেন—সব লালসা, ধন-লোভ, স্বথের প্রতি আসক্তি, ক্ষমতা ও যশের জন্ম উদত্রা লিন্সা. বৈষয়িক যাবতীয় পদার্থের প্রতি আকর্ষণ এবং ক্ষণস্থায়ী বিভ্রান্থি-জনক বিষয়কে আঁকডে থাকার আগ্রহ—সব কিছই তিনি দমন করতে পেরেছিলেন। একটিমাত্র লক্ষ্যের দিকেই তাঁর দৃষ্টি ছিল নিবদ্ধ—কি করে অমৃতহ লাভ করতে পারা যায়, এবং নিচ্ছের মধ্যে সেই মৃত্যুহীন সন্তাকে বাস্তব করে তুলতে পারা যায়। অবশেষে পূর্ব জন্মের ফুশল কর্ম এবং তার নিজের জীবন দিয়ে তিনি পরম কল্যাণের আকর স্বরূপ নির্বাণ অবস্থা লাভ করতে সমর্থ হয়ে-ছিলেন। এবং ষধন জীবনের সেই অন্তিম মুহুর্তটি উপস্থিত:হল তিনি নিঃশব্দে সেই মহাপ্রয়াণের দার অতিক্রম করে চলে গেলেন —সে অবস্থার পশ্চাতে আর কিছুই পড়ে থাকে না। যা কিছ ক্ষণিক ও নশ্বর স্বই নিংশেষে ভন্ম হয়ে যায়। হায়! যদি স্কল মানুষই আসক্তি বিসর্জন দিয়ে বাসনা, ঈর্ব্যা ও ঘূণা হতে নিজেদের ফুক্ত করতে পারত।"

তৃষ্ণার্ত ব্যক্তি যেমন নির্মল শীতল মধুর পানীয় পান করে পরিতৃপ্তি লাভ করে মহাদৃতও ঠিক তেমনি আগ্রহভরে প্রমণের সেই কথাগুলি হৃদয়ে ধারণ করল। সে একবার কিছু বলবার জন্মে চেষ্টা করল কিন্তু তার মুখ বা ওষ্ঠছয় খোলবার মত শক্তি সে সঞ্চয় করতে পারল না। সে ইঙ্গিতে তার সম্মতি জানাল এবং ভগবান ভ্রথাগতের ধর্ম আশ্রয় করবার জন্মে তার উৎকণ্ঠা প্রকাশ করল।



পত্তক স্থাপথ যাত্রী মহাদ্তের ওষ্ঠময় সিক্ত করে দিলেন ও ভার মন্ত্রণা দূর করবার জন্ম চেষ্টা করতে লাগলেন। যথন সেই দস্যদলপতি কিছু বলতে না পেরে নিঃশব্দে তার ছ'হাত জোড় করল, পন্থক তথন তার হয়ে তার মনের যে সব সন্ধর প্রকাশ করবার জন্যে ব্যাকৃল হ'য়েছিল কিন্তু নিজের অক্ষমতাবশতঃ পেরে উঠছিল না, সেগুলি নিজে স্বক্ষে উচ্চারণ করতে লাগলেন। মহাদ্তের কাণে শ্রমণের সেই কথাগুলি যেন সঙ্গীতের মত মনে হতে লাগল। তার চিত্ত আনন্দে ভরে উঠল, যে আনন্দের উৎস সাধু সন্ধর। আসন্ধ পরিপূর্ণ ও উন্নততর জাবনের সন্তাবনায় তার চিত্ত সন্মোহিত হয়ে উঠল, সে মৃগ্ধ দৃষ্টিতে সামনের দিকে চেয়ে রইল, তার সকল যন্ত্রণার উপশম হল।

এইভাবে সেই দম্যদলপতি তথাগতের ধর্মে দীক্ষিত হয়ে শ্রমণের ক্রোড়ে আলিঙ্গনাবদ্ধ হয়ে দেহত্যাগ করল।

# মহাদূতের সমাধিমন্দির

তরুণ শ্রমণ পশ্বক কৌশাসীতে পৌছে সেধানকার স্থানীর বিহারে পাণ্ড্ নামে সেই রম্বাবসায়ীর থোঁজ নিলেন। সেধান থেকে তার গৃহে উপস্থিত হয়ে সম্প্রতি বনের মধ্যে যে সব ঘটনা ঘটেছিল তার পূঝারুপুঝ বিবরণ দিলেন। পাণ্ড্ তথন কয়েকজন সশস্ত্র অমুচর সঙ্গে নিয়ে দস্মদলপতি যেথানে শুহার মধ্যে তার ধন সম্পদ লুকিয়ে রেখেছিল, সেথানে গিয়ে উপস্থিত হলেন, এবং সে সব উদ্ধার করলেন। কাছেই তারা সেই মৃত দস্মদলপতির এবং তার নিহত অমুচরদের দেহাবশেষ দেখতে পেলেন। তথন তারা যথোচিত মধ্যাদার সঙ্গে সেই মৃতদেহগুলি একত্র স্থাকৃত করে সংকার করলেন।

একটি পাত্রে ভস্মরাশি সংগ্রহ করে সেটি একটি গর্ভের মধ্যে রেখে তার উপর একখানি পাধর চাপা দেওয়া হল, পাথরটির গায়ে পস্থকের লেখা একটি লিপি উৎকীর্ণ করা হল, যাতে মহাদৃতের ধর্মান্তর গ্রহণের কাহিনী লিপিবদ্ধ করে রাখা হল।

পাণ্ড্ ও তার অনুচরেরা ফিরে যাবার পূর্ব মুহুর্তে পদ্ধক সেই সমাধিক্ষেত্রে একটি প্রার্থনা সভায় ভগবান তথাগতের উপদেশের মর্ম ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে কর্মের নিগৃঢ় রহস্থ সকলকে বৃঝিয়ে দিলেন। ভগবান বৃদ্ধ বলেছেন—

"আমরা নিজেরাই অশুভ কর্ম করে থাকি।

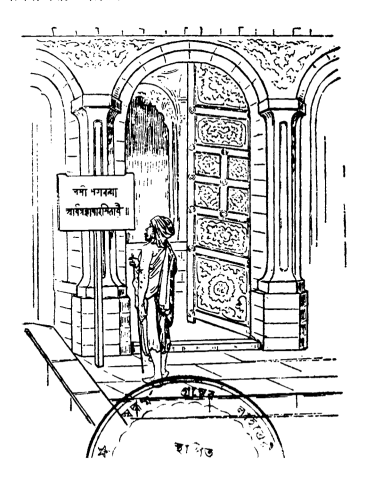
আমরাই হংধ্যপ্রণা ভোগ করি
আবার আমরাই আপনা থেকে অক্সায় খেকে নিবৃত্ত হই
আমরা নিজের থেকেই বিভ্তত্ত হই
আমরা ছাড়া আরু কেউই আমাদের উত্তার করে ন'
করবার শক্তিও ক্যুক্তি,নেই, নেই সে বক্স কোনো সন্থাবনা
আমরাই নিংসঙ্গভাবে সেই শব্দ প্রতিষ্কৃত্ত শব্দ

শ্রমণ বললেন— "আমাদের যে কর্ম, তা কোনো ঈশ্বর বা ব্রহ্ম বা ইন্দ্র, বা অন্থ কোনো দেবতার সৃষ্টি নয় সামাদের কর্ম আমাদের কৃতকার্যেরই ফলমাত্র। আমার অনুষ্ঠিত কার্যই তার গর্ভে আমাকে ধারণ করে রয়েছে। সেই কৃতকর্মের উত্তরাধিকার নিয়েই আমি জ্লেছি। এ যেমন আমার অনুষ্ঠিত হৃষ্কৃতির অভিশাপ, তেমনি সুকৃতিরও আশীর্বাদ। আমার কৃতকর্মের প্রবাহই আমার একমাত্র সম্বল, যার সাহায্য আমি আমার নিজের মুক্তি সাধন করতে পারি।"

কিছুক্ষণ থেমে শ্রমণ আবার বলতে লাগলেন—

"যদিও প্রত্যেকেই নিজের নিজের কর্মের স্রষ্টা এবং আমর। যে রকম কর্মবাজ রোপণ করে থাকি, তদমুদ্ধপ ফনও পেয়ে থাকি, তবু যারা অধর্মাচরণ করে থাকে তাদের অমুষ্ঠিত অধর্মের জন্মেও আমাদের প্রত্যেকেরই সমান দায়িত্ব আছে। কর্মজাল পরস্পর এমনই সম্বদ্ধ যে একজনের প্রান্তি অস্থা সকলের প্রান্তিরই প্রতিধ্বনি মাত্র। আমাদের ব্যর্থতার অভিশাপই বল, বা সত্তার পরম নির্বৃতিই বল, কোনটিই একলার জন্মে নয়। তাই যথনই আমরা অসং, পাপাচারী, অপরাধীর বিচার করে থাকি, তথন যেন তারা আমাদের সহামুভূতি থেকে বঞ্চিত না হয়, কেননা তাদের অপরাধে আমাদেরও অংশ আছে।"

পার্শ্ববর্তী গ্রামাঞ্চলের অধিবাসীদের কাছে সেই সমাধিক্ষেত্রটি "ধর্মাস্টরিত দত্মর সমাধি" বলে পরিচিত হয়ে উঠল। কালক্রমে সেখানে একটি মন্দির তৈরী হল, যেখানে পথপ্রাস্ত যাত্রীরা বিশ্রাম পেতে পারে এবং দত্মা ও তক্ষররা যাতে (ভগবান তথাগতের) সদ্ধর্মে দীক্ষিত হতে পারে, তার জন্মে ভগবান বৃদ্ধের উদ্দেশে প্রার্থনা করতে পারে।



#### সংকর্মের পরিণাম

পাণ্ডু তাঁর সব ধনসম্পদ কৌশাস্বীতে নিয়ে গেলেন। তিনি বিবেচনার সঙ্গে তাঁর অপ্রত্যাশিতভাবে লব্ধ লুঠিত ঐশর্যের সদ্ব্রবহার করতে লাগলেন, যার ফলে তাঁর ক্ষমতা ও প্রতিপত্তি আগের পেকে অনেক গুণে বেড়ে গেল। যখন তাঁর মৃত্যুকাল সমাগত হল পুত্র, কন্সা, পৌত্র প্রভৃতি সকলকে তাঁর শ্য্যার কাছে ডেকে পাঠালেন এবং তাদের উদ্দেশে বলতে লাগলেন—

"হে আমার প্রিয় সন্তানগণ, তোমরা যদি জীবনে সাফল্য লাভ করতে না পার, তবে তার জন্য অপরের দোষ দিও না। তোমাদের নিজেদের মধ্যেই তোমাদের ব্যর্থতার কারণ খুঁজে বার করবার চেষ্টা কর। যদি না তোমাদের দৃষ্টি মোহান্ধ হয়, তবে নিশ্চয়ই তোমরা তোমাদের নিজেদের দোষ খুঁজে পাবে, এবং তখন তার থেকে নিজ্ঞান্ত হবার পথ খুঁজে বার করাও তোমাদের পক্ষে সম্ভব হবে। তোমাদের অমঙ্গলের প্রতিকারও তোমাদের নিজেদের মধ্যেই রয়েছে। কখনও তোমাদের কচ্ছদৃষ্টি যেন স্বার্থ চিন্তার ধূলিজালে আচ্ছের না হয়। আর সর্বদাই একটি কথা মনে রেখে। আমার নিজের জীবনে রক্ষা কবচের মত কাক্ষ করেছে—

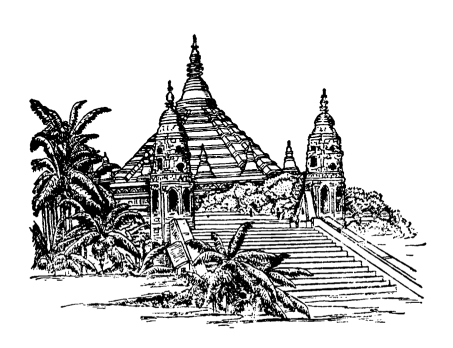
'যে পরকে আঘাত করে সে শুধু নিব্দেকেই বিক্ষত করে থাকে। যে অপরকে সাহায্য করে

#### সে বেশী করে নিজেরই সাহাষ্য করে থাকে ॥ ভোমাদের মন থেকে



যেন অহমিকার অন্ধকার দূর হয়।
তা' হলে নিশ্চয়ই তোমাদের নিজের পথ খুঁজে পাবে।
তোমাদের চলবার পথ তোমাদের কাছে স্পষ্ট হয়ে উঠবে॥'
"বদি আমার একটি কথা তোমরা মনে রাখ, এবং সেইমত

জাবনে কাজ কর, তবে দেখবে, যে ইহজীবনের অবসানে তোমাদের সঞ্চিত সংকর্মের মধ্যেই তোমরা বেঁচে থাকবে, এবং তোমাদের আত্মা তোমাদের অমুষ্ঠিত কর্মামুসারে অমরত্বের অধিকারী হতে পারবে।"



## পূৰ্বাভাষ

শাক্যমূনি ভগবান তথাগত বৃদ্ধ তখনও সশরীরে পৃথিবীতলে বিচরণ করছেন। সমগ্র গাঙ্গেয় উপত্যকায় এ সংবাদ ছড়িয়ে পড়ল। প্রত্যেকটি অধিবাসীই তার বন্ধুর সঙ্গে দেখা হলেই সানন্দে তাকে অভিনন্দন জানিয়ে প্রশ্ন করেঃ "শুভ সংবাদ শুনেছ কি বন্ধু !--ভগবান সম্যক্ সম্বৃদ্ধ, দেব ও মানবের শাস্তা, রক্তমাংসের দেহ ধারণ করে আমাদের মধ্যে অবতীর্ণ হয়েছেন এবং আমাদেরই মধ্যে বিচরণ করে বেড়াচ্ছেন ? তাঁর দর্শন আমি পেয়েছি—তাঁর ধর্মমতকে আমি শরণরূপে গ্রহণ করেছি। তুমিও যাও বন্ধু, তাঁর অপূর্ব মহিমায় তাঁকে প্রত্যক্ষ কর। উদয়কালীন সূর্যের মতো তাঁর স্থুনর মুখমণ্ডল! সন্ত গুহা থেকে নিজ্ঞান্ত তরুণ সিংহের মতো তাঁর দীর্ঘ ও বলিষ্ঠ আকৃতি! আর যখন ভগবান তথাগত ধর্মোপদেশনার জ্ঞাে মুখ খোলেন, তখন তাঁর মুখনিঃস্ত বাণী সংগীতের মত মনে হয়। যে-কেউ তাঁর উপদেশ শুহুন না কেন, তাঁকে বিখাস না করে তার কোনো উপায়ই নেই। মগধ, কোশল এবং অক্সাম্ম বহু জন-পদের অধিপতিরা তাঁর কণ্ঠস্বর শুনেছেন, তাঁকে অভ্যর্থনা করেছেন, তাঁর শিশ্ত বলে নিজেদের পরিচয় দিচ্ছেন। তিনি বিশ্বের রহস্তের সমাধান করতে পেরেছেন, আর আমাদের অন্তিত্তের সমস্তার গৃঢ় রহস্তের সন্ধানও তিনি পেয়েছেন। জীবন ছঃখময়—এই তাঁর দেশনা। কিন্তু এই ছঃখের কারণ (বা উদ্ভব) এবং তার থেকে মুক্তিলাভের উপায়ও তিনি জানেন। তিনি তাঁর শিশুদের এই বলে আখাদ দেন যে আর্য অষ্টাঙ্গিক মার্গে বিচরণ করলেই শুধু নির্বাণ-লাভের অধিকারী হওয়া যায়।"

## ব্রাহ্মণ তরুণ কৃষক সুদত্ত

কুত্রঘর — অবন্তীর একটি ছোট শহর। সে-দিন সেখানকার এক কৃষিক্ষেত্রে স্থদন্ত নামে এক দীর্ঘকায় ব্রাহ্মণ তরুণ লাঙল দিয়ে জমি চাষ করছিল। জমির মালিকের নাম ছিল স্থভূতি। লোকে তাকে তার বিভবের জ্বত্যে ডাকত মহাস্থভূতি বলে। সেখানকার রাজা তাকে গ্রামের প্রধানরূপে নিয়োগ করেছিলেন। গ্রামের লোকদের বিষয়সম্পত্তি নিয়ে মামলা-মোকর্দমা তাছাড়া অন্সসব দণ্ডনীয় ফৌজদারী অপরাধের বিচারের ভারও তারই ওপর ছিল।

সুদত্ত জমি চাষ করতে করতে মাঝে মাঝে আনন্দে গেয়ে উঠছিল।
তার আনন্দের কারণও ছিল—কেননা মহাস্তৃতি তাকে তাঁর
জামাতারূপে নির্বাচন করেছিল। তথনকার দিনের প্রাচীন প্রথা
অনুষায়ী বিবাহের আগে বরকে ভাবী-কনের সামনে চারটি মাটির
তাল সাজিয়ে রাখতে হত। সুদত্তও সেইমত তার ভাবী বধূর
সামনে চারটি মাটির তাল এনে রেখেছিল—একটির মধ্যে ছিল
শস্তবীজ, আর একটির মধ্যে ছিল গোশালার নানারকম জিনিষ,
আর একটি তাল আনা হয়েছিল শাশান থেকে, চতুর্থটির মধ্যে ছিল
যজ্জবেদীর কিছু ধূলো। মহাস্তৃতির কন্তা কিন্তু শাশানমৃত্তিকার
তাল স্পর্শ না করে (তাহলে সেটা অশুভস্চক হত) যজ্জবেদীর

বুদ্ধঘোষ এবং আরও অনেকে 'কুত্রঘর' নামের উল্লেখ করেছেন। তবে মহাবগ্গে (৫-ম, ১২) আছে 'কুররঘর'।

ধ্লো যে মৃৎপিণ্ডের মধ্যে ছিল সেটিকেই স্পর্ল করেছিল। তার ঘারা এটাই স্চিত হয়েছিল যে তার সন্তানেরা হবে প্রসিদ্ধ ঋষিক্ বা যজমান। স্থাত্তের ধারণা হয়েছিল—এর ধেকে অভীষ্ট ও গৌরবময় সৌভাগ্য আর কিই বা হতে পারে ? প্রচুর শস্ত সঞ্চয় বা পশুপালন থেকে উপার্জিত সম্পদ্ নিঃসন্দেহে আশীর্বাদম্বরূপ। কিন্তু ধর্মামুষ্ঠান থেকে যে আনন্দ পাওয়া যায়, তার সঙ্গে বৈষয়িক ভোগস্থের তুলনা কি সম্ভব ? এই কথা মনে চিন্তা করেই স্থান্ত মাঝে মাঝে আনন্দে গেয়ে উঠছিল। অমিতবলশালী ময়ং দেবরাজ ইক্র সোমপান করে যে রকম তৃপ্ত হন, স্থান্তও ঠিক সেই তৃপ্তিই অমুভ্ব করছিল।

হঠাৎ জ্বমি চষতে চষতে লাঙলের ফলাটি একটি খরগোশের বাসার মধ্যে ঢুকে গেল। আর সেই মুহূর্তে খরগোশটিও পালাবার জ্বস্তে লাফিয়ে উঠল। কিন্তু পালাতে গিয়ে তার ছোট ছোট বাচ্চাগুলোর কথা মনে পড়ে যাওয়ায় সে পিছন ফিরে উৎকণ্ঠা ভরে তাদের দিকে তাকাতে লাগল। স্থদত্তও গরু তাড়াবার লাঠি উচিয়ে খরগোশটির পিছু পিছু ছুটতে লাগল তাকে মারবার জ্বস্থে। সে হয়ত তাকে মেরে ফেল্তেও পারত যদি না হঠাৎ একজনের কণ্ঠস্বরে সে বাধা পেত—লোকটি বড় রাস্তা দিয়ে হেটে চলেছিল। সে স্থদত্তকে দেখে চেঁচিয়ে বলে উঠল: "বন্ধু, থাম। বেচারা খরগোশটি কি অন্থায় করেছে গ্" তার ডাক শুনে স্থদত্ত থমকে দাড়াল ও ব'লে উঠলো—"খরগোশটি কিছুই অন্থায় করেনি বটে কিন্তু সে আমার প্রভুর জ্বমিতে বসবাস করে, এই যা তার অপরাধ"।

অপরিচিত লোকটির আকৃতি ছিল ধীর, গন্তীর। তাঁর মৃণ্ডিত মক্তক দেখে ব্ঝতে পারা যাচ্ছিল যে তিনি ছিলেন একজন শ্রমণ, বৌদ্ধ ভিক্ষু, যিনি মৃক্তির জম্মে গৃহত্যাগ করেছিলেন। তাঁর নাম ছিল অমুক্তম —ভগবান তথাগতের শিশ্ব। স্থদত্তের মৃথের উদার সরল ভাব ও তার আকৃতির সৌন্দর্য দেখে অমুক্তম্ব তাকে অভিবাদন ছরবোন। ব্রাহ্মণ কিশোরের অক্সায় আচরণকে লঘুকরে দেবার ছফেই যেন শ্রমণ তাকে উদ্দেশ করে বললেন—"বোধ হয় ধর-গাশটির মাংস খাবার জফো তোমার ইচ্ছা হয়েছে ?"



"না, না," স্থদত্ত বলে উঠল, "তা নয়। তাছাড়া এখন বাচচা পাড়বার সময়, এখন ধরগোশের মাংস থাবার মতন নয়। আমি শুধু শুধু খেলার ছলেই তাকে তাড়া করেছিলাম এরা এত ক্ষিপ্রাণতি যে খুব কমবয়সী ছেলেরাও এদের সঙ্গে লৌড় পেরে উঠে না"!

তথন অনুক্ষ বললেন, "বন্ধু, তুমি নিচ্ছেকে একবার পিতা বলে ভাব দিকি! মনে কর যেন কোনো ভাষণাকৃতি দৈত্য পিতার কাছ থেকে তার শিশুদের ছিনিয়ে নিয়ে গেছে, যাকে সে মেরে ফেলার ছান্ডে উন্নত হয়েছে, যেমন তুমি এ বেচারা খরগোশটিকে মেরে ফেলতে চাইছিলে"।

সুদত্ত উত্তর দিল, "আমি তাহলে তার সঙ্গে যুদ্ধ করতাম—কে যদি শেষ পর্যস্ত আমাকে হত্যা করত, তা হলেও।"

শ্রমণ তাকে সম্বোধন করে বললেন, "তুমি খুবই সাহসী দেখছি। কিন্তু মনে কর, সে দৈত্যটি যদি তোমার সব প্রিয়ন্তনকে হত্যা করে তোমার বাবা, মা, তোমার ত্রী, পুত্রকন্থা সকলকে ? কেবল তোমাকে ছেড়ে দিত, আর তোমার ছুর্দশা নিয়ে কেবলই বিজ্ঞাপ করত—তবে তুমি কি করতে ?"

তরুণ ব্রাহ্মণ পুদন্ত সলজ্জ বদনে দাঁড়িয়ে রইল। তার মনে কখনও এ জাতীয় চিন্তার উদয় হয়নি। সে কখনও নিজের চেয়ে তুর্বলতর কোনো প্রাণী নিয়ে চিন্তা করেনি; এমন কি নিছক আমোদের জ্ঞাে অহ্যকে আঘাত করে যন্ত্রণা দিতেও সে ইতন্ততঃ করত না। সে ছিল উদার্চিত্ত, উচ্চাকাজ্জী, সর্বদাই নতুন কিছু করবার জ্ঞাে উৎসাহী—অথচ তার একটি বিষয়ে অভাব ছিল।

অনুক্রদ্ধ নিজের মনে মনে চিন্তা করতে লাগলেন: এই ভক্রণটির স্থভাব অতি উদার; কিন্তু তার বৃদ্ধি ঠিক ভাবে পরিচালিত হয়নি। যদি ভাকে যথাযথ উপদেশ না দেওয়া যায়, তবে উৎসাহের আভিশয্য তার প্রচুর ক্ষতি করবে। হায়! সে যদি ভগবান তথাগতের ধর্মের মর্ম ঠিক মত গ্রহণ করতে পারে! এ ধর্ম ভাষায় ও ভাবে কতই না মহান্, এর ভিত্তি কতই না সত্য ও দৃঢ়; ভগবান

তথাগতের মতবাদ সূর্যালোকের মতই উজ্জ্বল। আর ব্যাবহারিক প্রয়োগের দিক দিয়েও অনুরূপ মহিমান্বিত।" স্থদত্তকে সম্থোধন করে তিনি বললেন: "বন্ধু! তুমি কি জীবের প্রতি কেমন ব্যবহার করতে হয় – সে বিষয়ে ভগবান তথাগতের উপদেশ শোন নি ? তিনি বলেছেন—

'মৈত্রীর দ্বারা বিশ্বকে ব্যাপ্ত কর;
বে কোন জীব সে নিরীহই হোক বা ক্রুরই হোক—
যেন এমন কিছু না করে যাতে তাদের ক্ষতি হতে পারে;
তবেই তারা যথার্থ শাস্তির পথের সন্ধান পাবে।'

—চুল্লবগ্গ, ৫-ম, ৬

"এই ধরগোশটি পৃথিবীর অন্ত সব প্রাণীর মতই, তোমারই মত যাবতীয় ভাব মনের মধ্যে অন্তভব ক'রে থাকে। তোমারই মত সেও হংব, জরা ও মৃত্যুর বশবর্তী। তোমার স্বাস্থ্য ও শক্তি সব সময়েই একই রকম ছিল না। বহু বংসর আগে তুমি ছিলে একটি অসহায় ক্ষুত্র শিশু—যদি না সে সময় তোমার মাতার সম্নেহ বন্ধ ও পিতার রক্ষণাবেক্ষণ তুমি পেতে, তাহলে তোমার পক্ষে জীবন ধারণ করাই সম্ভব হত না। তুমি শুধু তোমার বর্তমান অবস্থার কথাই চিন্তা করছ—কিন্তু অতীতের কথা সম্পূর্ণ বিশ্বত হয়েছ। ভবিষ্থাৎ সম্বন্ধেও তোমার কোনও চিন্তা নেই। এখন যেমন তুমি মাতৃক্রোড়ে তোমার শৈশবের দিনগুলির কথা মনে করতে পার না, মাতৃ-জঠরের নিরাপদ আশ্রয়ে তুমি যখন রক্ষিত ছিলে সে সময়ের কথা যেমন তোমার জ্ঞানের জগোচর, ঠিক সেইভাবেই পূর্ব পূর্ব জন্মের কোনও কথাই আর তোমার মনে পড়ে না—অথচ তার মধ্য দিয়েই তোমার ব্যক্তিত্বের ক্রম বিকাশ হ'তে হ'তে বর্তমান অবস্থায় তুমি উত্তীর্ণ হয়েছ।"

"হে মহাশ্রমণ", সেই ব্রাহ্মণ ভরুণ বলে উঠল, "আপনিই যথার্থ দেশক। আমি আপনার উপদেশ পেতে চাই।" শ্রমণ তখন বলতে লাগলেন, "ভগবান তথাগতও ঠিক একই ভাবে পর পর অবিচ্ছিন্ন ধারায় জাঁবনের বিভিন্ন অবস্থা অতিক্রম করেছিলেন। তত্ত্বিস্তা, আত্মসংযম ও করুণার হারা তিনি তাঁর চিত্তকে এমনভাবে গড়ে তুলেছিলেন যে তিনি ক্রমশঃ উন্নত থেকে উন্নততর পর্যায়ে উন্নাত হতে হতে পরিণামে বোধিলাভের হারা সম্যক্ সমৃদ্ধ হতে পেরেছিলেন এবং নির্বাণ প্রাপ্ত হয়েছিলেন। বহু যুগ পূর্বে তাঁর এই পার্থিব জাঁবনের স্ত্রপাত হয়েছিল অতি নগণ্য পরিবেশে - দারিদ্র্য ও অশক্তির মধ্যে মাছ হয়ে তাঁকে সমুদ্রে ভেসে বেড়াতে হয়েছিল, পাখা হয়ে তিনি বুক্লের শাখায় শাখায় বাসা বেঁধেছেন। আর তাঁর কর্ম অনুসারে তিনি জাবনধারার এক পর্যায় থেকে আর এক পর্যায়ে গিয়ে উপনীত হয়েছেন। শোনা যায় যে, এক সময় তিনি শশকরূপে অবতার্ণ হয়েছিলেন—মাঠে মাঠে ঘুরে কোনো প্রকারে তাঁর জাবিকা নির্বাহ করতে হয়েছিল। তুমি কি কখনও সে কাহিনী শোন নি গ"।

স্থানত উদ্থানি হয়ে উত্তর দিলে, "কই না ত'! অনুগ্রহ করে আমাকে তা বলুন।"

## **লল**কের কাহিনী :

অনুকৃদ্ধ তখন বলতে শুকু করলেন:

"শোনা যায় বোধিসন্থ কোনো এক সময়ে এক উর্বর দেশে শশকরপে জন্মগ্রহণ করেছিলেন। সেখানকার কৃষিক্ষেত্রে তিনি সপরিবারে বাস করতেন। ক্রেমশঃ শশকদের বংশ এত ক্রত বৃদ্ধি পেতে লাগল যে থাছাভাব দেখা দিল ও অধিবাসীরা তাদের উপত্রব বলে মনে করতে লাগল।

"তখন বোধিসত্ব—যিনি শশক হয়ে জন্মছিলেন, মনে মনে চিন্তা করতে লাগলেন: বড়ই ছংসময় উপস্থিত হয়েছে। অধিবাসীরা চাল, গম প্রভৃতি খাছের অভাবে বড়ই কট্ট পাছে। স্তরাং তারা ক্রমেই কট্ট হয়ে উঠবে আর এ অঞ্চলের সব শশককেই হত্যা করবে! ফুলে আমাকেও তাদের কবলে পড়তে হবে। আমার এই বর্তমান জন্ম ব্যর্থনা হয় ? আমি ত' অতি তুচ্ছ ছুর্বল জীব, আমার জীবনেরও কোনো মূল্য নেই, যদি না এর দ্বারা আমি এমন কিছু কাজ করতে পারি যার ফলে সম্যক্ জ্ঞান লাভের পথ কিছুটা স্থগম হতে পারে। আর এই সম্যক্ জ্ঞানই মৃত্যুহীন নির্বাণের পরম শাস্তি লাভের একমাত্র পথ। অভএব অমি নির্বাণের অন্থেষণেই নিজেকে নিয়োগ করব। এ জগতে

১. জাতক, সংখ্যা ৩১৬।

অবশ্যই ধর্মের কার্যকারিতা আছে; সত্য নির্থক নয়। বৃদ্ধ প্রাপ্তিও সম্ভব। আর যারা ঐকান্তিক মনন এবং সংকর্মের দারা বৃদ্ধ লাভ করেছেন, গাঁরাই কেবল অপরকে মুক্তি লাভের পথ দেখাতে পারেন। যাঁরা বৃদ্ধ, গাঁদের অন্তঃকরণ সর্বদাই তত্মভান ও করুণায় পূর্ণ, গাঁদের হৃদয়ে অনস্ত দয়া, গাঁদের হৃংখও নিরবধি। জীবিত সকল প্রাণীর প্রভিই গাঁদের প্রীতিপূর্ণ হৃদয় ধাবিত হয়ে থাকে। আমি গাঁদেরই অনুসরণ করব। যাতে করে ক্রেমে ক্রমে আমি গাঁদের সমান হয়ে উঠতে পারি। সত্য সর্বদাই এক, এবং এ বিশ্বে কেবল একটি মাত্রই শাখত ও যথার্থ ধর্ম আছে। স্থতরাং বৃদ্ধকে নিরন্তর ধ্যান করে এবং আমার অন্তরের অবিচল বিশ্বাসের ওপর নির্ভর ক'রে আমার পক্ষে উচিৎ হবে এমন কোন সংকর্ম করা যার সাহাধ্যে জগতে মঙ্গলের অভ্যুদয় হবে এবং তৃঃখভার হ্রাস পাবে।

"এই ভাবে মৃক্তিমার্গের কথা চিন্তা করে, সেই শশক তার সঙ্গী অক্সান্ম শশকদের ভারী বিপদ সম্বন্ধে সতর্ক করে দেবার জক্য মনঃস্থির করল। সে তাদের এই জীবনের অনিত্যতা এবং মিতব্যয় ও সংধ্যের উপকারিতা সম্বন্ধে উপদেশ দেবার জক্যে কৃতসম্বল্প হল।

"বোধিসন্ত (শশক) তথন তার অক্যান্ত সঙ্গী শশকদের কাছে গিয়ে তাদের ধর্মোপদেশ দিতে লাগল। কিন্তু কেউই তাঁর কথায় কাণ দিলে না। তারা বল্লে—'ওহে ভাই. তুমি ত' বোধিসন্ত। যাও, তুমিই প্রথমে কোনো সংকাজ করে দেখাও। যাও না, সত্যের জত্যে তুমিই নিজেকে উৎসর্গ কর না কেন! অন্তে যাতে বাঁচতে পারে তার জত্যে তুমি নিজেই মৃত্যু বরণ কর—হয়ত' তাতে ভবিশ্বতে কোনো উন্নততর জীবন তুমি লাভ করতে পারবে। আমাদের উপদেশ দিয়ে মিছিমিছি বিরক্ত করে কি লাভ? আমরা বাঁচতে চাই, জীবনকে ভালবাসি, সুখসাচ্ছন্য ভোগ করে আমরা

আনন্দ পেয়ে থাকি—এইটিই খাঁটি সত্য। তবজ্ঞান প্রচার এবং তার থেকে যে শান্তি পাওয়া যায়—সে ত' শুধু কল্পনা মাত্র। ক্ষেতের মধ্যে আমাদের খাবার মত কত রকম গম, কড়াই, চাল, স্থমিষ্ট ফল প্রচুর পরিমাণেই আছে। আমাদের ভবিশ্বং নিয়ে তোমার মাথাব্যথা করবার কোনো দরকার নেই। প্রত্যেকেই তার নিজের পথ বেছে নিতে পারবে।

"সেই সময়ে বনের মধ্যে এক ব্রাহ্মণ বাদ করতেন— নির্বাণলাভের জন্যে নির্জনে ধ্যান করাই ছিল তাঁর ব্রত। ব্রাহ্মণ ক্ষুধায়
ও শীতে খুবই কাতর হয়ে পড়লেন। মাঝে বৃষ্টি হয়ে যাওয়ার
ফলে কন্কনে শীত পড়েছিল—ব্রাহ্মণ নিজেকে উত্তপ্ত করবার জন্যে
আগুন জেলে, তাতে হাত গ্রম করতে করতে নিজেব ভাগাকে
ধিকার দিচ্ছিলেন, 'আমার ধ্যান সম্পূর্ণ হবার আগেই হয়ত
উপবাদে আমাকে মরতে হবে—কেন না, আমার হাতে ধাবার
মত কিছুই আর নেই।'

"বোধিসন্ধ (শশক) সেই ব্রাহ্মণের অভাব দেখতে পেয়ে নিজের মনে বলতে লাগল: 'ব্রাহ্মণকৈ কিছুতেই মরতে দেওয়া যায় না—কেন না, তাঁর প্রজ্ঞা অজ্ঞানান্ধকারে হাতড়ে ঘুরে বেড়াছে এমন বহুলোকের কাছে আলোকস্তন্তের মত কাজ করবে! আমিই বরং তাঁর ক্ষুধা নিবারণের জ্ঞ্যে নিজেকে ভোজ্যারপে উৎসর্গ করি না কেন ?' এই কথা মনে হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই বোধিসন্ধ প্রজ্ঞলিত অগ্নির মধ্যে ঝাঁপিয়ে পড়ল যাতে ব্রাহ্মণ তার মাংস খেতে পারেন। এই ভাবে সে অনশনে মৃত্যুর হাত থেকে ব্যাহ্মণকে রক্ষা করল।

"কিছুদিনের মধ্যেই সেই অঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্যে ছর্ভিক্ষ ভয় উপস্থিত হল। তারা ছর্ভিক্ষের হাত থেকে রক্ষা পাবার জ্বন্যে খাত্যের সন্ধানে দল বেঁধে চারদিকে বেরিয়ে পড়ল। এই ভাবে তারা শশকদের তাড়া ক'রে একটা ছোট ঘেরা জায়গার মধ্যে 18 নিৰ্বাণ

তাদের জড় করল। শেষ পর্যন্ত এক দিনেই হাজার শশক তাদের প্রহারে মৃহ্যবরণ করতে বাধ্য হল।"



## নিৰ্বাণ কি?

শ্রমণ অনুক্র শশকের কাহিনী শেষ করে ব্রাহ্মণ তরুণ সুদন্তকে উদ্দেশ করে বললেন: "জন্ম মানেই মৃত্যু! একবার স্বাসপ্রস্থাস গ্রহণ করেছে এমন কোনো প্রাণীরই মৃত্যুর কবল থেকে নিস্তার নেই। বিভিন্ন উপাদানের সংহতি থেকে উৎপন্ন বস্তু মাত্রেরই বিনাশ অবশ্যস্তাবী। কিন্তু সৎকর্মের কখনও মৃত্যু নেই। সংকর্ম চিরস্থায়ী। এই হচ্ছে অভিধর্মের মূলকথা। মৃত্যুর অধিকারকে যে মৃত্যুর হাতেই সমর্পণ করে, সেই কেবল শাশত জীবনের অধিকারী হয়ে থাকে এবং প্রম কল্যাণের আকর নির্বাণ অবস্থা প্রাপ্ত হয়।"

ব্রাহ্মণ তরুণ প্রশ্ন করল: "নির্বাণ কি ?"
অনুক্রদ্ধ তথন ভগবান তথাগতের বাণী উদ্ধার করে বললেন:
"যথন বাসনার বহি নির্বাপিত হয়ে থাকে,
তখন নির্বাণ লাভ সম্ভব হয়।
যখন ঘণা এবং মোহের প্রদীপ্ত শিখা
উপশাস্ত হয়, তখনই নির্বাণ লাভ হয়ে থাকে।
যখন চিত্তের অশাস্ত ব্যাক্লতা, যার মূলে আছে
অহকার, অন্ধ বিশ্বাস এবং নানাবিং কলুয়,
উচ্ছিন্ন হয়, তখনই নির্বাণ আয়ন্ত হয়ে থাকে॥"
তরুণটির মুখের ভাব দেখে বৃক্তে পারা যাচ্ছিল যে সে এই

নতুন মতবাদে স**ৰ্ভ** হতে পারে নি। তাই অ**মুক্ত**ৰ আবার বলতে

লাগলেন: "যে আত্মা সম্বন্ধে ভ্রান্ত ধারেণাকে আঁকডে থাকে, তার পক্ষে নির্বাণের মাধুর্য আম্বাদন করা ত দুরের কথা, বুকে ওঠাও জাগতিক যাবতীয় বস্তুই নশ্বর, ক্ষণস্তায়ী। পদার্থমাত্রেরই উৎপত্তি আছে এবং শেষ পর্যস্ত তাদের লয়ও আছে। আমাদের এই শরীরবদ্ধ অন্তিত্বের মধ্যে কিছুই স্থায়ী নয়। দৃশ্যমান পদার্থমাত্রই কারণের দ্বারা নিয়ন্ত্রিত এবং প্রতিটি প্রাণীই ক্রম বিবর্তনের স্বাভাবিক পথেই আত্মলাভ করে ধাকে—তার অতীত ইতিহাস যে সব কার্ণকলাপের দ্বারা নিরূপিত হয়েছে, তদমুসারেই। অক্টিত্বের যাবতীয় উপাদান সবই ক্ষণভঙ্গুর, নিয়ত পরিবর্তনশীল। এমন কোন পদার্থ কল্পনাই করা যায় না, যাকে শাশত আত্মা বলে নির্দেশ করতে পারা যায়। যার কোনো মৃত্যু নেই, যা কোনদিনই নিচ্ছের স্বরূপ থেকে বিচ্যুত হবে না। স্বতরাং তাকে জ্বানবার জয়েই চেষ্টা করা উচিত, যা নিজের স্বভাব থেকে কখনো বিচ্যুত হবে না, ষা শাশ্বত, যা সম্পূর্ণরূপে অপরিবর্তনীয় ও কুটস্থ। যা কোনো ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য মূর্ত তম্ব নয়, যার সঙ্গে কোনো প্রকার জড় শরীরের কোন যোগই নেই, যার কোনো ব্যক্তিগত (individual) স্বতম্ব সত্তা নেই। মোট কথা যাকে কোনো ভাবেই আত্মা বলে নির্দেশ করা সম্ভব নয়—অথচ এ রকম পদার্থ যে নেই তা নয়—অবশ্য আছে। সেই পদার্থ মৃত্যুহীন, শাশ্বত, কৃটস্থ, অপরিণামী। জগতের যাবতীয় পদার্থের মধ্যে কেবলমাত্র সেইটিই একমাত্র বাস্তব ৷ কিন্তু তার এই বাস্তবতা আধ্যাত্মিক স্তরের, জড়জগতের নয়। সে পদার্থটি তবে কি ? তার নাম 'বোধি' यা মৃত্যুহীন, যা সর্বব্যাপী, অপরিণামী ও শাশ্বত। যে সব তত্ত্ব চিরকাল আপুন স্বভাব থেকে প্রচ্যুত হয় না, সে সব তত্ত্বের সামঞ্জয় ও সংগতি এই বোধির মধ্যেই সম্ভব হয়ে থাকে। বিজ্ঞানীরা যে সব তত্ত্বের উপর নির্ভর করে নিজেদের মধ্যে বাক্বিতণ্ডা করে থাকেন, তাদের কোনোটিই কিন্তু স্বলক্ষণ (particular) পদার্থমাত্র নয়, তাদের কোনো স্বতম্ব বাস্তবতা নেই: তারা কোনো মুর্ত পদার্থও নয়। তাদের কোনো প্রকারেই 'আত্মা' বলে নির্দেশ করা সম্ভব নয়। তারা দেবতাও নয়, কিংবা কোনো চেতন জীবও নয়। তারা 'অবস্তু', 'শৃশু'— ষদি অবস্তু বলতে আমরা এমন কোনো তত্ত্ব বৃক্তি যার কোনো ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য অন্তির নেই বা ধার কোনো বিশিষ্ট ব্যক্তির নেই। অপচ তাদের এই 'অবস্থত্ব' অস্তিত্ববিরোধী হয়, বা অভাবাত্মক হয়। ষদি সেই অমর, শাশ্বত, অপরিণামী তত্ত্ব একেবারেই 'অসং' হত, ভাহলে এই জগতের তঃখজাল থেকে নিষ্কৃতি পাওয়া কোনো প্রকারেই সম্ভব হয়ে উঠত না। যদি 'বোধি' সম্পূর্ণরূপে ভ্রমাত্মক হত, তবে সমাক জ্ঞানের কোনো সম্ভাবনাই আর থাকত না, 'নির্বাণ' লাভের কোনো আশাই আর থাকত না, কোনো বৃদ্ধই ভাহলে মুক্তির পথ দেখাবার জয়ে অবতীর্ণ হতে পারতেন না। কিন্তু বৃদ্ধ ত জন্মেছেন। তিনি সমাক ভাবে উপলব্ধি করেছেন যে অপরিবর্তনীয় 'আত্মা' সম্বন্ধে লোকের যে বিশ্বাস তার কোনো ভিত্তিই নেই। তিনিই আবিষ্কার করেছেন যে 'আত্মা' সম্বন্ধে এই মোহই সকল তুঃখের নিদান। এবং তিনি মুক্তিলাভের পথ দেখিয়ে দিয়েছেন, যে মৃক্তি 'বোধি'র ছারাই লভ্য। যারা একান্তিকভাবে সেই সম্যক্ জ্ঞানের আলোক পাবার জ্বন্যে উদ্গ্রীব তিনি তাদের আর্থ অষ্টাঙ্গিক মার্গের সাহায্যে শাশ্বত মহিমময় নির্বাণের পথ উন্মুক্ত করে দিয়েছেন।"

"হে মহাশ্রমণ!" স্থদন্ত বললেন, "ভগবান শাকামুনি, যাঁর কাছ থেকে আপনি এই সব উপদেশ লাভ করেছেন, তিনিই যে সতাই থুব বড় ধর্মোপদেশক—আমি বেশ বুঝতে পারছি! কিন্তু তা হলেও আমার মনে হয় না আমাদের এই কুত্রহার গ্রামে তাঁর মতের বিশেষ সমাদর হবে। কেন না এখানে আমরা সকলেই নিষ্ঠাবান ব্রাহ্মণ, আর আমাদের মধ্যে এমন একজনও নেই যিনিবুদ্রের মতাবলম্বী। তৎসত্তেও, আমার পক্ষে আপনার কাছে

একখা গোপন করা বোধ হয় উচিত হবে না যে আমাদের গ্রামে অন্ততঃ একজন আছেন যিনি শাক্যমুনি সম্বন্ধে খৃব উচ্চ ধারণা পোষণ করে থাকেন। তাঁর নাম মহাস্মৃত্তি। তিনি মহারাজ বিস্বিদারের অন্তরক স্থহদ এবং অঞ্চলের প্রধান গ্রামণী। যদি আপনি এই গ্রামের মধ্যে প্রবেশ করেন ভবে আপনি যেন তাঁর সঙ্গে একবার দেখা করেন এবং তিনি নিশ্চয়ই আপনাকে সাদরে অভার্থনা করবেন। তিনি যে বৃদ্ধের মতের অমুবর্তী তা নয়। তবে তার সঙ্গে গৌতমের ব্যক্তিগত পরিচয়, এবং সেই সূত্রে সৌহার্ছ ও আছে। কেন নারাজ্বসভায় তাঁর সঙ্গে গৌতমের দেখা হয়েছে। ভিনি বলেন: 'যদি ব্ৰহ্ম কখনও পৃথিবীতে অবভীৰ্ণ হন, তবে তিনি গৌতমরপেই অবতীর্ণ হবেন। কেন না শাকামুনির তৃলনায় ব্ৰন্দের আকৃতি ক্থনও অধিক্তর মাহাত্মাপূর্ণ বা দিব্যভাবমণ্ডিত হতে পারে না।' আমাদের গ্রামের প্রধান <del>যুভ</del>ূতির সঙ্গে যখন আপনার দেখা হবে, তখন আমার নামে তাঁকে অভিবাদন জানাবেন। আমার নাম স্থদন্ত, আমার পিতার নাম রোজ,—এবং তিনি অবশুই আগামী কাল তাঁর কম্মার বিবাহবাসরে উপস্থিত থাকবার জ্বয়ে আপনাকে আমন্ত্রণ জানাবেন। আপনি এখন তবে মহাস্কৃতির বাডীর দিকেই যান। সেখানেই আমার সঙ্গে আপনার দেখা হবে-কেননা আমিই সেই পাত্র, যার সঙ্গে তাঁর ক্যার বিবাহ স্থির হয়ে আছে।"

## (ভক্য-চর্যা

পাহাড়ের কোলে ব্রাহ্মণবসতি কুত্রঘর গ্রাম। যখন প্রমণ অমুরুদ্ধ সেধানে গিয়ে পৌছলেন, তথন তিনি ক্ষণেকের জন্ম ইতন্তভঃ করতে লাগলেন। মনে মনে ভাবলেনঃ "এখন আমি কি করব ? আমি কি প্রথমেই মহাস্থভূতির বাড়ীর দিকে যাব, না প্রমণসভ্যের নিয়মান্ত্যায়ী এক গৃহদ্বার থেকে আর এক গৃহ্দ্বারে ভিক্ষা করতে করতে অগ্রসর হব ?" তারপর স্থির করলেনঃ "ভিক্ষ্দের নিয়ম অবশ্যই পালন করা কর্তব্য। আমি প্রথমেই মহাস্থভূতির আবাসের দিকে যাব না। দ্বার থেকে দ্বারে ভিক্ষা করতে করতেই আমি এগিয়ে যাব।"

গ্রামের প্রথম বাড়ীটের ঘারদেশে উপস্থিত হয়ে শ্রমণ তাঁর ভিক্ষার পাত্র নিয়ে ধীরভাবে প্রতীক্ষা করতে লাগলেন—তাঁর দীর্ঘদেহ স্থির, নেত্রঘয় আনত, বামহস্তে ভিক্ষাপাত্র। কোন লোকই ঘারে এল না দেখে, তাঁর শীর্ণ দেহ দিয়ে তিনি আবার এগিয়ে চললেন। অনেকেই তাঁকে কোনো ভিক্ষা দিতে চাইল না। অনেকে আবার রুঢ়ভাষায় তাঁকে ফিরিয়ে দিল। যে-কজন বা তাঁকে কিছু মৃষ্টিভিক্ষা দিতে এগিয়ে এল, তারাও তাঁকে বিধর্মী নাস্তিক বলে বিজ্ঞাপ করল। কিন্তু তাঁর নিজের ব্যক্তিগত কোন বাসনাই ত ছিল না, তাই তিনি সব দাতাকেই আশীর্বাদ করলেন। যখন তিনি দেখলেন যে তিনি যা ভিক্ষা পেয়েছেন, তার ঘারা তাঁর দৈহিক

নিৰ্বাণ

য়োজন মিটে যাবে, তখন তিনি নিকটবর্তী অরণ্যের ঘনপল্লব ক্ষর ছায়ায় তাঁর যৎসামান্য দৈনিক আহার ভোজনের জন্ম



লেন। চলতে চলতে বধন তিনি গ্রামের মধ্যেকার উন্মুক্ত মাঠটি তিক্রম করছিলেন, ঠিক সেই সময় এক সম্ভ্রাস্ত ব্রাহ্মণের মূর্তি সন্ধিহিত পুরসভার দারদেশে দেখতে পাওয়া গেল। ব্রাহ্মণ সেই অপরিচিত শ্রমণটির দিকে তাকিয়ে, তাঁকে দাঁড়াতে বললেন, তারপর তাঁকে উদ্দেশ করে প্রশ্ন করলেনঃ "আপনি কি ভগবান বৃদ্ধের শিয়া ?"

"আমি অনুরুদ্ধ, ভগবান তথাগতের শিশ্ব আমি", শ্রমণ উত্তর দিলেন।

"বেশ, বেশ," ব্রাহ্মণ বলে উঠলেন, "আপনার সঙ্গে ত আমার পরিচয় হওয়া দরকার। কেন না রাজগৃহে ভগবান তথাগতের সঙ্গে যখন আমার দেখা হয়েছিল তখন তিনি সপ্রশংসভাবে শ্রমণ অমুরুদ্ধের উল্লেখ করে বলেছিলেন যে তিনি অভিধর্ম শাস্ত্রে পারক্রম এবং তথাগতের ধর্মমতের নিগৃঢ় রহস্ত তিনি উপলব্ধি করতে পেরেছেন। তিনি একজন প্রকৃত দার্শনিক। আপনি যদি সত্যই সেই অমুরুদ্ধ হন, তবে আমি আপনাকে আমার বাড়ীতে যাবার জন্যে আমস্ত্রণ জানাচ্ছি। অমুগ্রহ করে হে শ্রমণ, আমার বাড়ীতে আতিথ্য গ্রহণ করন। আমার গৃহে অয় ও পানীয় গ্রহণ করলে আমি ধন্য হব। আর আগামীকাল আমার কন্যার বিবাহবাসরে যদি আপনি উপস্থিত থাকতে পারেন তবে আমি অপার আনন্দল ভাত করব।"

অমুরুদ্ধ তখন উত্তর দিলেন, "হে ব্রাহ্মণ, আপনিই ত' কুছুর্ঘরের গ্রামণী। আমি যদি বনমধ্যে আমার ভোজন সমাধা করি, তবে আশা করি আপনি কিছু মনে করবেন না। তবে আমি আগামী-কাল অবশ্যই আপনার কন্থার বিবাহে উপস্থিত থাকব।"

মহাস্তৃতি তখন বললেন, "আপনি যেমন বলছেন, তবে তেমনই হোক। যখনি আপনি আমার গৃহে আস্থন না কেন, তখনি স্বাগত।"

#### বিবাহ-সভায়

স্ভৃতির প্রাসাদ পতাকা ও মাল্যে সজ্জিত করা হয়েছিল। আর তারই প্রাঙ্গণে যে অগ্নিবেদি ছিল তার উপর বাঁশ দিয়ে একটি কুটীরের মত নির্মাণ করা হয়েছিল আমস্ত্রিতদের অভ্যর্থনার জন্ম। কুহুর্বর গ্রামের বাসিন্দার। তাদের নিজেদের বাড়ীর সামনে দাঁড়িয়ে বর্যাত্রীদের শোভাযাত্রার জন্মে প্রতীক্ষা করতে লাগল।



ব্রাহ্মণ কিশোর স্থদত্ত বরবেশে সজ্জিত হয়ে বন্ধু বান্ধবদের সঙ্গে উপস্থিত হল এবং সসম্ভ্রমে কক্ষার পিতার গৃহ অভিমুখে এগিয়ে গোল। সেই সম্মানিত গ্রামণী ব্রাহ্মণ স্ব্ভূতিও তাকে সাদরে অভ্যর্থনা করলেন এবং তাকে সঙ্গে করে পারিবারিক (উপাসনা) বেদির সামনে নিয়ে গেলেন যেখানে তাঁর গৃহিণী দাঁড়িয়ে ছিলেন, আর তাঁর সঙ্গে ছিল তাঁদের একমাত্র পুত্র কচ্চায়ন। সেখানে তিনি পাত্রকে মধুপর্ক দিলেন, আর তাঁর কন্যাকে উপহারস্বরূপ দিলেন বিবাহের জন্ম পরিধেয় বসন ও মূল্যবান শিরোভূষণ ও রত্মহার।

তথন পাত্রকে উদ্দেশ করে তিনি বলতে লাগলেন. "ব্রাহ্মণ পিতা তাঁর কন্যার জন্মে, বাহ্মণ পিতা ও মাতার সংপুত্রকে পাত্ররূপে নির্বাচন করবেন, ব্রাহ্ম বিবাহের প্রথা অনুসারে তাদের বিবাহ অফুষ্ঠান সম্পন্ন করবেন এই হল শাস্ত্রের নির্দেশ। সুদত্ত, আমি তোমাকে পাত্ররূপে নির্বাচন করেছি কেননা তুমি আমার কন্সার যোগ্য পাত্র। তুমি সদব্রাহ্মণকুলজাত তোমার দেহ স্থগঠিত ও সবল। তোমার মস্তক ঘন কৃষ্ণ কেশ্লামে সজ্জিত, তোমার দেহত্ব গৌরবর্ণ ও মস্থ তোমার চলন সাবলীল, ভোমার কণ্ঠস্বরও সুস্পষ্ট। তুমি নিয়মপূর্বক বেদাধায়ন করেছ, আর তোমার চরিত্রও নির্মল। তোমার পিতা-মাতা উভয়েই গ্রামে সম্মানিত। আমার বিশ্বাস আছে যে তুমি স্বামীর কর্তব্যসমূহ যথাযথভাবে পালন করতে কিছুমাত্র বিচলিত হবে না। আমার কম্মা হবে তোমার ধর্মপত্নী, সম্পদে ও বিপদে ভোমার অমুরক্তা। আর আমি প্রার্থনা করি যে ভোমার সন্থানগণ ও তাদের ভাবী সম্ভানবর্গ সকলেই পূর্বপুরুষদের যোগ্য হয়ে উঠবে। পাত্রী এখন বিবাহবেশে সজ্জিত হয়েছে মনে হয়। অতএব এস. ভূমি তাকে পত্নীরূপে গ্রহণ কর। আর উভয়ে একত্রে সন্মিলিত ভাবে তোমাদের জীবনের কর্তব্যগুলি সম্পাদনে ব্রতী হও।"

বিবাহ উপলক্ষ্যে যজানুষ্ঠানগুলি দেশের প্রচলিত রীতি অন্নু-যায়ীই সম্পন্ন হল। গ্রামের সর্বোচ্চ পুরোহিতের মস্ত্রোচ্চারণের সঙ্গে সঙ্গেই কক্ষার পিতাও পবিত্র জল পাত্র থেকে ঢেলে দিলেন। বর কক্ষার পাণিগ্রহণ করলেন, আর কক্ষার সম্মুখে স্থাপিত একটি শিলাখণ্ডের ওপর আরোহণ করলেন—যার দ্বারা দৃঢ়তা বোঝান যায়। এর পর নবদম্পতি বেদির চারদিকে সপ্তপদী প্রদক্ষিণ করলেন যাতে করে বৃঝতে পারা যায় তাঁরা ছজনে সারা জীবন পরস্পর স্থত্থথের অংশীদার হয়ে থাকবেন, এবং ভালমন্দ সব রকম ভাগ্য বিপর্যয়ই ধীর ভাবে মেনে নেবেন।

এইসব অমুষ্ঠান সমাপ্ত হবার পর নবদম্পতি বরগৃহের দিকে রওনা হল। কন্থার ভ্রাতা কচ্চায়ন, কন্থার সধীন্ধনেরা, অভ্যাগত অতিথিরা সকলে আগে চলতে লাগল। নবদম্পতির শকটের পিছু পিছু চলতে লাগলেন এক পুরোহিত, তাঁর হাতে একটি লোহাধার, তাতে জ্বলছিল বেদিতে প্রজ্বলিত যজ্ঞাগ্নির পৃত শিখা, যাঙে দেবতাদের উদ্দেশে আহুতি প্রক্ষিপ্ত হয়েছিল।

বরবধূকে সঙ্গে নিয়ে শোভাষাত্রা যথন রাস্তা দিয়ে এগিয়ে চলেছিল, পথের ছধারে সমবেত দর্শনার্থী জনতা বধুকে লক্ষ্য করে অক্ষত বর্ধণ করতে লাগল আর তাদের শুভ কামনা জানাতে লাগল।

বাড়ীতে পৌছে স্থদন্ত নববধ্কে নিয়ে দেহলী অভিক্রম করল।
কন্যাগৃহের যজ্ঞবেদি থেকে নিয়ে আসা অগ্নিশিখা থেকে নতুন করে
গার্হপত্য অগ্নি প্রজ্ঞলিত করা হল। তারপর নবদম্পতি সেই পবিত্র
অগ্নিকে তিনবার প্রদক্ষিণ করল। এরপর তারা সামনে বিছান
একটি রক্তিম গোচর্মের আসনে গিয়ে বসল। বরের বাড়ীর একটি
ছোট ছেলেকে বধ্র কোলে বসিয়ে দেওয়া হল, আর বরের স্থাতি
পিতার কনিষ্ঠ ভ্রাতা, যিনি নিজেই ছিলেন একজন মাননীয় বৃদ্ধ

"বরগৃহের যিনি রক্ষক সেই পবিত্র অগ্নি গৃহপতি ভোমাকে রক্ষ।
করুন। তোমার সন্তুতিবর্গের যেন দীর্ঘ আয়ুঃ ও নিয়ত অভ্যাদয়
ঘটে। হে কল্যাণি! তুমি স্বাস্থ্যাদীপ্ত পুত্রক্ষার জননী হও, এবং
বীর্ঘবান পুত্রবর্গের স্থসন্দর্শনের সোভাগ্য থেকে যেন বঞ্চিত না
হও।"

সবশেষে বর বধ্র হাতে এক মুঠো ভাজা যব দিয়ে বললেন:
"অগ্নিদেব যেন আমাদের দেহ ও হৃদয়ের এই শুভ মিলনকে উপলক্ষ্য করে ভাঁর অজ্ঞ আশীর্বাদ বর্ষণ করেন।"

### সুখা (ক?

বিবাহ অমুষ্ঠান উদ্যাপিত হবার পর স্কুভতি একদিন তাঁর অতিথিদের এক ভৌজে নিমন্ত্রণ করলেন। নিমন্ত্রিতদের মধ্যে শ্রামণ অমুরুদ্ধও উপস্থিত ছিলেন! স্বৃভূতি তাঁকে তাঁর নিজের পাশে এসে বসতে বললেন। সকলকেই খুব প্রফুল্ল দেখাচ্ছিল সন্ধার সঙ্গে সঙ্গে ঠাণ্ডাও পড়তে লাগল। আকাশে চাঁদ নির্মল স্বিগ্ধ দীপ্তিতে শোভা পেতে লাগল। অভ্যাগত অতিথিয়া তথন এক বিশাল বটবুক্ষের তলায় এসে বসলেন এবং দেবভাদের মহিমা ও অন্তগ্রহ ও তাঁদের দেশের গৌরব নিয়ে নানা ধরণের আলোচনা করতে লাগলেন। গ্রামণী স্বৃত্ততি তথন অনুরুদ্ধকে উদ্দেশ্য করে বললেন: "হে শ্রমণ, আমি তথাগতের প্রতি, যিনি জনসাধারণের মধ্যে বদ্ধরূপে পরিচিত, অসীম শ্রদ্ধা পোষণ করি। কিন্তু আমার ধারণা তাঁর ধর্মমত সাধারণ লোকের পক্ষে উপযুক্ত নয়। তাঁর দর্শন কেবলমাত্র তাদেরই উপযোগী যারা জীবনের নানা ছুংখে ক্লান্ত। যারা আন্ত: রুগ্ন, বিষণ্ণ তথাগতের এই ধর্ম তাদের প্রম আশ্রয় বটে। কিন্তু যারা সুখী, শক্তিমান, নীরোগ স্বাস্থ্যের অধিকারী-তাদের কাছে এই ধর্ম নিম্ফল, বার্থ। (জীবন-) সংগ্রামে যার। ক্ষত বিক্ষত তাদের কাছে এ ধর্ম পরম ভেষজবরপ, কিন্তু যারা বিজ্ঞাল্লাসে উদ্দীপ্ত এ ধর্মের প্রতি ভাদের রুচি হতে পারে না।"

অমুক্লদ্ধ উত্তর দিলেন: "আপনি ঠিকই বলেছেন, ভগবান

তথাগতের এই দেশনা শুধু তাদেরই জস্তে যারা জীবনের নানা হংথভারে পীড়িত। ক্লান্ত যারা তাদের কাছে এ ধর্ম পরম আশ্রয়হল - কেননা এর সাহায্যে তারা স্বাস্থ্য ও সুখের অধিকারী হতে
পারে। কিন্তু যারা নিজের থেকেই সুখী, সবল, সুস্থ—তাদের
সান্থনা, সাহচর্য বা ভেষজ—কিছুরই প্রয়োজন নেই। কিন্তু সুস্থ,
সবল, সুখী কারা ? আপনাদের মধ্যে এমন একজনও কি আছেন
যিনি সম্পূর্ণভাবে হুংখ, রোগ, জরা ও মৃত্যুর আক্রমণ থেকে মুক্ত ?
যদি সত্যই সে রকম থাকেন, তবে তিনিই প্রকৃতপক্ষে বিজয়ী—
তার কাছে নতুন করে মুক্তির কোন প্রয়োজন নেই।

"এধানে সামি আমার চারদিকেই স্থের চিহ্ন দেখতে পাচ্ছি।
কিন্তু আপনাদের এই স্থের ভিত্তি কি খুব দৃঢ় ? যখন বিপদ,
কষ্ট উপস্থিত হবে বা মৃত্যুর সময়ে আপনাদের চিত্ত প্রশান্ত ও
অবিচলিত থাকতে পারবে ? তিনিই কেবল প্রকৃত স্থের সন্ধান
পেয়েছেন, যিনি শাশ্বত নির্বাণলাভ করতে পেরেছেন—যে অবস্থায়
জগতের তুচ্ছ বিষয়ভোগের প্রতি আসক্তি থেকে চিত্ত বহু উর্ধ্বে
উঠতে পারে, আর আত্মার সম্বন্ধে মোহ থেকে মৃক্ত হতে পারে;
জাগতিক ঐশ্বর্যজনিত যে স্থ—তা এক বিপজ্জনক অবস্থা—কেননা
সকল পদার্থই পরিবর্তনশীল, আর তিনিই কেবল যথার্থ স্থী যিনি
পরিবর্তনশীল পদার্থের প্রতি আসক্তি সম্পূর্ণ বর্জন করতে পেরেছেন।
যে স্থ ধর্মের উপর প্রতিষ্ঠিত নয়—তাকে প্রকৃত স্থই বলা চলে
না—এবং দে ধর্ম হচ্ছে তথাগতের প্রচারিত ধর্ম।

"তথাগত তাদের চক্ষ্ উন্মীলিত করে থাকেন যাদের মনে সুখী বলে সভিমান আছে—যাতে করে তারা জীবনের নানাবিধ বিপত্তি ও বাধাগুলোকে দেখতে পায়। মাছ যখন বড়শির ডগায় টোপ দেখতে পায়, তখন সে মনে করে সে সুখী, কিন্তু যখন বড়শির তীক্ষ্ণ সপ্রভাগ তার মুখগহবরে বিদ্ধ হয় তখনই শুধুসে নিজের তুঃখ সম্বাদ্ধ সচেতন হয়। "যে ব্যক্তি নিজের ব্যক্তিমুখের জন্ম সর্বদাই উৎকৃষ্ঠিত, তার মনে সর্বদাই ভয়। সে হয়তঃ তার প্রতিবেশীর ছঃখ হুর্দশা সম্পূর্ণ উপেক্ষা করতে পারে, কিন্তু সেই একই পরিণাম যে আমাদের প্রত্যেকের জন্মেই অপেক্ষা করতে পারে, একথা তাকে ভূলে গেলে চলবে না। সেই যথার্থ মুখী যে মৃত্যুর প্রাপ্য যা তা মৃত্যুকেই সমর্পণ করতে পারে। সে মৃত্যুকে জয় করেছে। তার ভাগ্যে যাই থাকুক না কেন, সে শাস্ত ও অবিচলিত থাকে। সে আত্মার সম্বন্ধে মোহ ত্যাগ করতে পেরেছে আর অমৃতলোকের অভ্যন্তরে প্রবেশ করেছে। নির্বাণ তার আয়ত্ত হয়েছে।"

স্থদন্ত নববধ্র দিকে চেয়ে বলল, "আমি কখনই গৌতমের ধর্মত গ্রহণ করতে পারব না। কেননা নির্বাণ লাভের উদ্দেশ্যে সচ্যোবিবাহিত স্বামীর পক্ষে তার নব পরিণীতা পত্নীকে ত্যাগ করা কখনই সমীচীন হতে পারে না।"

অনুরুদ্ধ স্থানতের কথাগুলি শুনতে পেয়ে বললেন, "মনে হচ্ছে, আমার তরুণ বন্ধু বোধ হয় ভীত হয়ে উঠেছেন এই ভেবে ষে তথাগতের ধর্মে বিশ্বাস স্থাপন করলে তাকে তার নব বিবাহিত ধর্মপন্থীর কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন হতে হবে। কিন্তু তা ঠিক নয়। ভগবান বৃদ্ধ স্ত্রী পুত্র পরিজনের সঙ্গ ত্যাগ করে প্রব্রজ্যা গ্রহণ করেছিলেন, কারণ তিনি দেখেছিলেন জগতের চারদিক আন্ধারাচ্ছন্ম। তাই তিনি নিজে নির্বাণলাভ করে জনসাধারণের কাছে সেই নির্বাণের পথ দেখাবার জন্মে ব্রতী হলেন। আমরা শারা তাঁর শিশ্য তাঁরই মত সংসার ত্যাগ করেছি, আমরাও এই ভিন্কুব্রত গ্রহণ করেছি—আমাদের নিজেদের জন্মে নয়, কেননা আমরা সর্বপ্রকার অহংবাধ থেকে মুক্ত, কিন্তু আমাদের এই ব্রত্ত জগতের মুক্তির জন্মে। আমাদের জীবনদর্শনকে মাত্র একটি কথায় প্রকাশ করতে পারা যায়—তা হচ্ছে 'অনাত্মবাদ', যার অর্থ স্থির শাশ্বত 'আত্মা' সম্বন্ধে ভ্রান্ত ধারণার নিরসন।

"শুধু সংসারের সঙ্গে বন্ধন ছিন্ন করলেই মুক্তি হয় তা নয়, আজাদৃষ্টির সর্বথা বর্জনই মুক্তি। যে সন্ন্যাসী সংসারের সঙ্গে সর্ববিধ বন্ধন ছেদন করেছেন, অথচ যাঁর মনের মধ্যে ক্ষীণতম বাসনার লেশমাত্রও অবশিষ্ট আছে, মনে মনে যিনি ইহজীবনে বা ভাবিজ্ঞে কোনো প্রকার স্থের জন্ম লালায়িত, তিনি প্রকৃতপক্ষে মুক্ত হতে পারেন নি। অপর পক্ষে যিনি সাধারণ গৃহী হয়েও সকল কামনা বর্জন করতে পেরেছেন, জীবনের মহিমান্বিত চরম অবস্থায় উপনীত হওয়া তার পক্ষে সম্ভব যার ফলপ্রাপ্তি ঘটে নির্বাণে।

"যিনি ধর্মপ্রচারের জন্মে ব্রত গ্রহণ করতে চান তিনি জাগতিক যাবতীয় চিন্তা পিছনে ফেলে রেখে বোধিলাভের জন্মে তাঁর সমস্ত শক্তি নিয়োজিত করবেন। কিন্তু পরিবারের প্রতি কর্তব্য যাঁর অসমাপ্ত, তাঁর পক্ষে গৃহস্থের দায়িত্ব পরিহার কর। কিছুতেই উচিত নয়। তথাগত বলেছেনঃ

পিতা মাতা পত্নী ও সন্তানদের
পালন করো।

এই সব কর্তব্যপালন ও শান্তিপূর্ণ
যে কোনো জীবিকার প্রতি আগ্রহই
মানব জীবনের প্রম মঙ্গল।

সর্বজীবে মৈত্রী ও করুণা, আর আত্মীয় পরিজনের প্রতি বন্ধুভাব, আর নির্মল জীবন যাপন—এই হচ্ছে প্রকৃত মঙ্গল।

আত্মসংযম, প্রজ্ঞা, চতুরিধ আর্যসত্য, আর নির্বাণ প্রাপ্তি— এই হচ্ছে পরম মঙ্গল॥"

১. মহামঙ্গল স্তত, খুদ্দকপাঠ।

### মতবিরোধ

শ্রমণ অমুরুদ্ধ লক্ষ্য করলেন যে তাঁর কথায় স্থদত্ত রুষ্ট হয়ে উঠেছে। তিনি আর বেশী কিছু না বলে তার দিকে চেয়ে প্রতীকা। করতে লাগলেন। স্থদত্ত তথন দাঁভিয়ে উঠে বলতে লাগলঃ

"আত্মাকে সম্পূর্ণভাবে বিসর্জন দেওয়া সে আবার কি কখা ? গৌতম কি এই রকম মুক্তির কথাই বলে থাকেন ? আমার পিতদেব গৌতমকে যে নাস্তিক, ধর্মদ্রোহী বলতেন—দেখছি তাঁর কথা বথার্থ: কেননা গৌতমের মতে যা মুক্তি তা বিনাশ বা ধ্বংস ছাড়া কিছুই না। এতে মারুষের আত্মার সম্পূর্ণ উচ্ছেদ ঘটে প্রাকে। গৌতম শান্ত্রের কোনো প্রামাণ্য স্বীকার করেন না। তিনি <del>ঈশ্বরের অস্তিত্বে বিশ্বাস করেন না।</del> আবার তিনি আত্মার অস্তিত্বও মানেন না। তিনি এতখানি ধর্মদ্রোহী যে যাগযজ্ঞকে তিনি ধর্ম-বিরুদ্ধ ব'লে নিন্দা করে থাকেন। ঈশ্বরের উদ্দেশে প্রার্থনা তিনি নিক্ষল বলে উপহাস করে থাকেন। আর আমাদের সভাতার মূলে যে সমাজব্যবস্থা, যার ভিত্তি হল পবিত্র জাতিভেদ প্রথা ভাকে সম্পূর্ণভাবে বিলুপ্ত করবার জ্বন্যে তিনি উন্নত। যাবতীয় প্রচলিত ধর্মতের নিরাসই তাঁর ধর্মতের বৈশিষ্ট্য, এর মূলে কোনো দৈবী প্রেরণা নেই. এ ধর্ম নিছক পৌরুষের, কেননা বেদে আস্থার স্থান এতে নেই, এখানে জীবনের যথার্থ পথ দেখাবার পক্ষে ব্যক্তিগত প্ৰজ্ঞাই যথেষ্ট i"

শ্রমণ অমুক্রদ্ধ শাস্তভাবে স্থুদন্তের তীব্র আক্রমণাত্মক মস্তব্যশুলি শুনলেন তিনি লক্ষ্য করলেন যে প্রবল উত্তেজনার বশে স্থুদন্তের কপোল্বয় আরক্ত হয়ে উঠেছে। তিনি মনে মনে চিস্তা করতে লাগলেন: "কি স্থুন্দর এই ব্রাহ্মণ কিশোরের আকৃতি! আর পিতৃ-পিতামহের ধর্মের প্রতি শ্রদ্ধায় ও অমুরাগে হাদয় পূর্ণ হলে তাকে কি মহনীয়ই না দেখায়!" প্রকাশ্যভাবে তিনি স্থুদত্তকে উদ্দেশ করে বললেন: "তথাগত ত' ব্রাহ্মণ্যধর্মের বিরোধিতা করেন না। যিনি তাঁর ধর্মমত সম্যক্ ভাবে উপলব্ধি করেছেন তিনিই বৃঝতে পারবেন যে তিনি সংস্কারক মাত্র। তিনি শুধু আমাদের কাছে ধর্মের এক উন্নতত্ব ব্যাখ্যান প্রচার করেছেন মাত্র।"

স্থদন্ত উত্তর দিল, "আত্মার অক্তিছ অস্বীকার করার দার। ধর্মের উচ্ছেদ সাধনই হবে।"

অমুরুদ্ধ তথন তাকে প্রশ্ন করলেন, "তুমি 'আত্মা' বলতে কি বোঝ গ"

স্থানত বেদান্ত দর্শন অনুশীলন করেছিল। সে বলল: "আমার আত্মা বলতে আমি বুঝি সেই অপরিবর্তনীয় শাখত 'অহম্' (Ego) যা আমার চিন্তাশক্তিকে নিয়ন্ত্রিত করে। 'আমি' বলতে তাকেই নির্দেশ করা হয়।"

অনুরুদ্ধ বলে উঠলেন, "নিঃসংশয়ে আমাদের অভ্যন্তরে এমন কিছু তত্ত্ব আছে যাকে উদ্দেশ করে 'আমি' বলা হয়ে থাকে এ যেমন আমার মধ্যে তেমনি তোমার মধ্যেও আছে। স্কলের মধ্যেই আছে। কিন্তু বথন আমরা আমি ব'লে থাকি, তথন এটা একটি বাগভঙ্গী বা বিকল্প। একথা ঠিক যে 'আমি' শব্দটি আজীবন অপরিবর্তিত থাকে। স্বসংবেদনের ক্রেমবিকাশের সঙ্গে সঙ্গেই শিশুমনে এর প্রথম উদ্ভব, তারপর এ শব্দ একে একে বালক, যুবা, প্রোঢ় ও সবশেষে জরাগ্রস্ত বুদ্ধকে উদ্দেশ করে ব্যবহৃত হয়ে থাকে।"

বাহ্মণ কিশোর স্থানত উত্তর দিলেন, "গৌতম একজন নাস্তিক—
তিনি আত্মার অস্তিত্ব স্বীকার করেন না। অথচ তাঁর দেশনা এতই
অসঙ্গতিপূর্ণ যে ভাবী জন্মান্তর ও শরীর গ্রহণ, এমনকি অমরত্বের
কথা প্রচার করতেও তাঁর দিধা বোধ হয় না।"

শ্রমণ শান্তভাবে বললেন, "বন্ধ কথা নিয়ে মারামারি করার কি দরকার ? বরং তথাগতের ধর্মকে যথাযথভাবে উপলব্ধি করার চেষ্টা করা উচিত। তুমি যাকে অপরিবর্তনীয় বলে মনে করছ সেই তথাকথিত অহংবৃদ্ধির বিষয় যে 'আত্মা'—তথাগতের দৃষ্টিতে তা বিপর্যয়, ভ্রম, স্বপ্নমাত্র। তাকে আঁকডে থাকলে আমাদের মধ্যে আত্মকেন্দ্রিকতার উদ্ভব হবে, ষা ইহলোকে বা পরলোকে স্থােধর জ্ঞতো আমাদের লালায়িত করে তলবে মাত্র। কিন্তু যদিও সেই অবাস্তব 'আত্মার' অস্তিত স্বীকার করা তোমাদের দর্শনে একটা ভ্রম ছাড়া কিছু নয়, তবু তোমার 'ব্যক্তির' কিন্তু অবাস্তব নয়। চরিত্র, চিন্তা ও কর্মের আধারস্বরূপ স্বতন্ত্র বাজিরূপ কোনও তত্ত না থাকলেও, এই সকল চরিত্রে, চিন্তা ও কর্মের সমষ্টিই সেই ব্যক্তি। বন্ধু স্থদত্ত! তোমার মধ্যে অহংবৃদ্ধির গোচর পৃথক কোনো 'আত্মা' ( যাকে আমার বলে নির্দেশ করা হয়ে পাকে ) নেই, যে চিন্তা করছে, বা যে তোমার চরিত্রকে নিয়ন্ত্রিত করছে। কিন্তু তোমার চিন্তার সমষ্টিই চিন্তার কর্তা, তোমার বিশিষ্ট চরিত্রই তোমার প্রকৃত 'আমি'। তোমার চরিত্র, তোমার চিন্তা, তোমার ইচ্ছা—এসবের সমষ্টিই তোমার বিশিষ্ট সত্তা. এর অতিরিক্ত কিছু নয়। 'তোমার' জ্ঞান বা 'তোমার' চেতনা--এরকম বলা ঠিক নয়। বরং সেই সব জ্ঞান বা চিন্তাই তুমি, একথাই ষ্থার্থ স্ত্য।"

স্থানত প্রশ্ন করলেন, "কিন্তু আমার এই সব চিন্তা ও ভাবনার নিয়ামক কে ? এ সম্বন্ধে আপনাদের ধর্মও নীরব। যিনি উপলব্ধি করতে পেরেছেন যে তাঁর যাবতীয় চিন্তার নিয়ামক তাঁর 'আমি', বা 'আত্মা', তিনিই ধন্য, তাঁর জীবনই সার্থক।"

অনুরুদ্ধ তথন বললেন, "অহংবোধ তোমার শরীর বা মনের অধীশ্বর বা অধিষ্ঠাতা নয়, ৰা তার দ্বারা তোমার চরিত্রের বিশিষ্ট অমুভূতি বা প্রবৃত্তি নিয়ন্ত্রিত হচ্ছে—একথাও ঠিক নয়। বস্তুতঃ তোমার যে ভাব সংস্কার সব থেকে প্রবল, তারাই তোমার সেই মনের যথার্থ অধীশ্বর, তারাই তোমাকে নিয়ন্ত্রিত করছে কোনো কুপ্রবৃত্তি ভোমার হৃদয়ে প্রবল হয়ে ওঠে, ভবে সমুদ্রবক্ষে পোত যেমন বাত্যা ও তরঙ্গের উপর সম্পূর্ণ নির্ভরশীল, তোমারও ঠিক সেই রকম অবস্থাই হবে। অপরপক্ষে যদি বোধিলাভের জ্বে উদ্র অভিলাষ তোমার হৃদ্য় অধিকার করে, তবে তা তোমাকে নির্বাণরূপ পোতাশ্রায়ের অভিমুখে চালিত করে নিয়ে যাবে—পৌছলে সকল মোহ উচ্ছিন্ন হয়ে যাবে, আর চিত্ত হবে শান্ত, সরোবরবক্ষের মতই স্থির নিম্পান। কর্ম একবার অমুষ্ঠিত হলে তা আর স্থায়ী হয় না বটে. কিন্তু তোমার কর্মের দ্বারা যা অনুষ্ঠিত হবে তা থেকে যায়: যেমন যে ব্যক্তি পত্র লেখে তার লেখার এক সময় বিরতি ঘটে. কিন্তু তার লিখিত পত্র থেকে যায়। আমাদের কর্মের মধ্যেও যেটুকু স্থায়ী উপাদান আছে—তার কথা ভেবে. আমরা যদি আমাদের ভবিষ্যৎ সত্তাকে স্থবিবেচনার সঙ্গে গড়ে তুলতে পারি, তবে তার চেয়ে কাম্য আর কি হতে পারে ? দাক্ষিণ্য, নির্মলতা ও বিশুদ্ধচিন্তা—এই সব সম্পদ আহরণ করার দিকে মন দাও। ষার চিন্তা নির্মল, কর্ম কল্যাণকর, সে-ই চিরজীবী হবে, যদিও তার দেহ বিনশ্বর। ভাবিজন্মে সে উন্নত সত্তার অধিকারী হবে এবং পরিণামে সে নির্বাণরূপ পরমা নির্বৃত্তি লাভ করতে সমর্থ হবে। আত্মা বলে এমন কোনো স্বতন্ত্র তত্ত্ব নেই—যার জন্মান্তর গ্রহণ সম্ভব। কিন্তু আমাদের অনুষ্ঠিত কর্মের প্রকৃতি অনুযায়ী আমাদের চিন্তা, বাসনা প্রভৃতি অবশাই রূপান্তর ধারণ করতে পারে।

"বুদ্ধের দেশনা হচ্ছে—সংকর্ম সাগ্রহে করা উচিত, আর যে সব

প্রবৃত্তির মূলে আছে অহ**ন্ধার, লাল**সা, জড়ত্ব বা গৃণ্ণুতা—শুধু সেপ্তলোকেই উচ্ছেদ করতে হবে।"

কিন্তু তখনও পর্যন্ত স্থানের মন থেকে আত্মার অন্তিত সম্বন্ধে বিশ্বাস উন্মূলিত হয়নি। বরং তার সভ্যতা বিষয়ে তার ধারণা আরও দৃঢ় হয়েছিল, কেননা তার ওপরই তার ধর্মবাধ প্রতিষ্ঠিত ছিল। তাই সে বলে উঠল, "আমার আত্মাকে বাদ দিলে আমার কর্মের সার্থকতা কি ? বিষয়ভোগের অর্থ কি হতে পারে যদি ভোক্তা বলে কেউ না থাকে ?"

শ্রমণ অমুরুদ্ধের চিন্তাব্লিষ্ট মুখমগুল যেন আরও গন্তীরভাব ধারণ করল। তিনি বললেন, "ভোগের জন্ম স্পৃহা চিত্ত থেকে সম্পূর্ণভাবে দুর কর, আত্মা সম্বন্ধে সকল চিস্তাও বিসর্জন দাও, শুধু তোমার কর্মের মধেই জীবিত থাক, কেননা সেই কর্মই জীবনে একমাত্র বাস্তব তত্ত্ব ৷ জীবমাত্রই পূর্বজন্মে অনুষ্ঠিত কর্ম অনুসারে তাদের নিজ নিজ প্রবৃত্তি লাভ করে থাকে। আমাদের বিজ্ঞানধারার প্রস্তুতিই আমাদের অধ্যাত্মজীবনের বাস্তব ভিত্তি। এক বাক্তি থেকে আর এক ব্যক্তিতে তা সংক্রান্ত হয়ে থাকে। ব্যক্তির মৃত্যু আছে বটে, কিন্তু তাদের বিজ্ঞানপ্রবাহ (সম্ভৃতি) তাদের কর্মের প্রকৃতি অমুযায়ী রূপাস্তর ধারণ করে থাকে। কর্মসমষ্টিই ক্রম-বিবর্তনের ধীর মন্থর গতির অবশ্যস্ভাবী পরিণাম হিসেবে জীবের বিজ্ঞানপ্রবাহের আকৃতিকে গড়ে ভোলে, যা আমাদের ব্যক্তিবের মূলস্বরূপ। তুমি যাকে স্বতম্ত্র ব্যক্তিরূপে, তোমার আত্মারূপে, কর্মফলের ভোক্তারূপে নির্দেশ করছ, তা তোমার বিজ্ঞান-সম্ভতি ছাড়া আর কিছু নয়, তা ভোমার অতাত কৃতকর্মের জীবস্ত স্মৃতিমাত্র —-আর কিছুই নয়। এইভাবে অতীত থেকে বর্তমানের উদ্ভব হয়েছে, আবার বর্তমানই তার গর্ভে অনাগত ভবিয়াৎকে ধারণ করছে। এই হচ্ছে কর্মবাদ, একেই বলা হয় প্রতীত্যসমুৎপাদ বা কাৰ্যকারণতভা"

কচ্চায়ন ব'লে উঠল, "কিন্তু এইভাবে ত আপনারা আত্মার অখণ্ড ঐক্য ও অভিন্নতাকে নস্থাৎ করে দিচ্ছেন।"

এর উত্তরে শ্রমণ অমুরুদ্ধ বললেন, "বরং বলা উচিত, আমি মানুষের অধ্যাত্মজীবনের বৈচিত্র্য ও ঐশ্বর্যের ওপরই জার দিচ্ছি। যতক্ষণ পর্যন্ত ভ্রান্ত অহংবাধ তোমার ওপর ভর করে রয়েছে, ততক্ষণ পর্যন্ত নির্বাণের কোনও আশা তোমার নেই।"

শ্রমণের কথাগুলি ছিল গভীর তাৎপর্যপূর্ণ কিন্তু তৎসবেও শ্রোতাদের মনে কোনো রেখাপাতই হল না। কচ্চায়ন মনে মনে বলতে লাগল, "গোতমের ধর্মমত কখনও সত্য হতে পারে না। যদি শেষ পর্যন্ত তা সত্য বলে প্রমাণিত হয়ও, তবে তা হবে নিতান্তই ছংখের কারণ। আমি সাধ্যমত আমার পিতৃপুরুষের ধর্মবিশ্বাসের অন্তর্নিহিত পরম আশাবাদকে আশ্রেয় করে থাকবার জ্বন্তে চেষ্টা করব।"

শ্রমণ মস্তব্য করলেন, "যা তোমার প্রিয়তম তাকে বেছে নিও না, বেছে নাও যা পরম সত্য, তাকে। কেননা যা পরম সত্য তাই কেবল পরম প্রিয় হতে পারে।"

# কঠোপনিষদ্

স্থদত্ত বেশ সুখেই দিনাভিপাত করতে লাগল। একজন নান্তিক তীর্থিকের ধর্মমত নিয়ে মাথা ঘামাবার মত অবসর তার ছিল না। শ্রমণ অমুক্দের সঙ্গে মতভেদের কথাকে হয়ত তার মন থেকে একেবারেই সরিয়ে দিত—কিন্তু মাঝে মাঝে যখন তার শশুর মহাস্তৃতি এবং শ্যালক কচ্চায়ন তথাগতের অভিনব ধর্মদেশনা নিয়ে আলোচনা করতেন তথন তার মনেও অমুরুদ্ধের বিতর্কের পূর্বস্মৃতি জেগে উঠত। তাঁরা স্বীকার করতেন বটে জাতিভেদ প্রথা সমাজের নিমুশ্রেণীর ওপর খুবই পীড়াকর ছিল— কিন্তু তংসত্ত্বেও সমগ্রভাবে সমাজের ক্ষতি না করে জাতিভেদের কঠোর নিয়মগুলিকে শিথিল করা সম্ভব ছিল না, তাছাড়া জাতিভেদ যে ঈশ্বরামুপ্রেরিত সে বিষয়েও তাঁদের মনে কোনো সন্দেহও ছিল না। শুধু যাবতীয় হঃধভারাক্রান্ত চেতন জীবের প্রতি সমবেদনা পরিব্যাপ্ত করে দেওয়া আমাদের প্রত্যেকেরই কর্তব্য-এবং এই সমবেদুনা থেকে যাতে নিকুষ্টতম জীবও বঞ্চিত না হয় সে দিকেই দৃষ্টি রাখা উচিতঃ অবশ্য দেবার্চনার প্রতি অবহেলা প্রদর্শন কিছুতেই সঙ্গত হতে পারে না—কেননা তার দারা দেবতাদের রোষেরই উদ্রেক হবে ৷ কিন্তু সত্যিই কি রুধির-সিক্ত পশুবলির দারা দেবতাদের কোনও প্রয়োজন সিদ্ধ হয়ে থাকে ?

এই সব প্রশ্ন সূভৃতি ও কচ্চায়নের অন্তর চঞ্চল করে তুলত।
এবং যতই তাঁরা এসব বিষয় নিয়ে অনুসন্ধান ও আলোচনা করতে
লাগলেন, ততই তাঁদের হৃদ্য় সংশয়াকুল হয়ে উঠতে লাগল।
কিন্তু তা হলেও তাঁরা ব্রাহ্মণোচিত কর্তব্য থেকে বিচ্যুত হলেন না।

একদিন সুভূতি, যিনি ছিলেন কুছ্রঘরের প্রধান গ্রামণী, হঠাৎ উৎফুল্লবদনে তাঁর পুত্র কচ্চায়নের সামনে উপস্থিত হয়ে বললেন, "বংস কচ্চায়ন, আমার মনে হয় আমি এতদিনে সমস্থার সমাধান খুঁজে বার করতে পেরেছি। আমি যথন কঠশাখা অনুসারে নাচিকেতস অগ্নিতে আছতি করার জ্বন্থে প্রস্তুত হচ্ছিলাম, ঠিক সেই সময়ে এই সমাধান আমার মনে হঠাৎ উদিত হল! যজুর্বেদ অধ্যয়ন করতে করতে আমি ছ্রুহ সমস্থাটির প্রকৃত রহস্থ উপলব্ধি করতে পারলাম, আর সঙ্গে সঙ্গেই আমার অন্তর থেকে সব সংশ্য দ্র হয়ে গেল। বংস, যাও, আমাদের বাগানে যে বড় তালগাছ আছে, তার থেকে পাতা কেটে আন, সেগুলি ভাল করে ধুয়ে নাও। জার আগাগুলি কেটে ফেলে সেগুলি লেখবার উপযোগী করে নাও। আমি তাড়াতাড়ি আমার চিন্তাগুলিকে স্থুম্পষ্ট রূপ দিতে চাই, বিলম্ব হলে হয়ত আমি সেগুলি বিশ্বত হব।"

কচ্চায়ন স্মৃতির কথা শুনে তীব্র কোতৃহলের বশে জিজ্ঞাসা করল, "আপনি কি সমাধান খুঁজে পেয়েছেন সংক্ষেপে তা আমাকে বলবেন কি ?"

তথন মহাত্মভূতি বলতে লাগলেন, "শোনো বংস, আমি তোমাকে সংক্ষেপে বলছি। মৃত্যুই সেই মহান্ উপদেষ্টা যিনি আমাদের জীবনের নিগ্তৃতম সমস্তাদির রহস্ত উন্মোচন করতে পারেন। যিনি অমরত্বের সন্ধান পেতে চান তাঁকে মৃত্যু সদনে প্রবেশ করতেই হবে, তাঁর কাছ থেকে জীবন রহস্তের সন্ধান পেতে হবে। এ জগতে এমন কোন শিশুই ভূমিষ্ঠ হতে পারে না, বাকে মৃত্যুর উদ্দেশে উৎসর্গ করা না হয়েছে। কিন্তু মৃত্যুই (যম) ব্রহ্ম

,..

ন বা তিনিই স্থাবর জঙ্গমাত্মক বিশ্ব প্রপঞ্চের অধিপতি বা নিয়ামক ন। তিনি ধ্বংসের দৃত হতে পারেন বটে, কিন্তু তিনি আত্মাকে



াশ করতে পারেন না। আর যিনি মৃত্যুভয়ে ভীত নন, তিনি নটি বর লাভ করে থাকেন। যারা তাঁর গৃহে প্রবেশ করে থাকে মৃত্যু তাদের সেখান থেকে প্রত্যাবর্তন করতেও পুনর্বার জন্মগ্রহণ করতে অনুমতি দেন। তাঁরই নির্দেশে মনুয়ের যাবতীয় কর্ম অবিনাশী হয়ে বিরাজ করে। আর যারা নির্ভীক জিজ্ঞামু মৃত্যু তাদের দৃষ্টির সামনে জীবনের রহস্তজাল উদ্ঘাটিত করে থাকেন।"

কচ্চায়ন সোৎসাহে বলে উঠল, "পিতঃ, আপনার এইসব চিন্তা সত্যই অতি গন্তীর। কিন্তু আমার প্রধান জিজ্ঞাস্ত হচ্ছে, মৃত্যুর কাছ থেকে আমরা কি শিক্ষা পেয়ে থাকি ?"

স্ভৃতি কিছুক্ষণ ধরে তাঁর চিস্তাগুলিকে যেন গুছিয়ে নিয়ে বলতে লাগলেন, "তথাগতের দেশনা আমার মনকে অত্যন্ত বিচলিত করেছে সন্দেহ নেই—কিন্ত এখনও পর্যন্ত আমি নিঃসন্দেহ হতে পারিনি যে আমাদের পৈতৃক পবিত্র ধর্মের মূল সিদ্ধান্তগুলি ভিত্তিহীন। অগ্নিষ্টোম যজ্ঞ কি সত্যই নিক্ষল অন্ধুষ্ঠানমাত্র ? যদি সত্যই তাই হত, তবে আমাদের ঋষিরা শুধু অন্ধ জনসাধারণেরই শিক্ষক নন, তাঁরা নিজেরাও অন্ধ—শাক্যমূনি যেমন বলে থাকেন যে নিজের অন্তরের বাসনা জয় করতে পারে নি, ক্ষণস্থায়ী বিষয়ের সঙ্গে তার আসজির বন্ধন যে ছেদন করতে সমর্থ হয় নি—যাগযজ্ঞ শুধু তার কাছেই নিক্ষল।"

কিছুক্ষণ চুপ করে থাকবার পর স্বভৃতি আবার বলতে আরম্ভ করলেন: "স্থায়ী অপরিণামী আত্মা সম্বন্ধে আমাদের বিশ্বাসপ্র সম্পূর্ণ অলীক হতে পারে না। আমি এখন উপলব্ধি করতে পেরেছি যে আত্মার উৎপত্তি নেই। এই আত্মাই সকল পদার্থের একমাত্র অন্তর্থামী—বাক্য ও মনের অগোচর। আত্মা শুধু হৃদয় দিয়ে উপলব্ধি করতে হবে। 'ওম্' এই অক্ষরের ছারা আত্মাকে নির্দেশ করতে পারা যায়। আত্মা সেই অব্যয় তত্ত্ব যা জন্ম ও মৃত্যুর অতীত।"

কচায়ন স্ভৃতির কথা শুনে বলে উঠলেন, "তাহলে আপনার

সমাধান কি নতুন এক ব্রাহ্মণ্য ধর্ম—যা পুরাতন ব্রাহ্মণ্য ধর্মকে সমর্থন করবে ?"

সুভৃতি উত্তর দিলেন, "হাঁ। ঠিক তাই। কিন্তু আমাদের বন্ধ শ্রমণ অমুরুদ্ধের ব্যাখ্যান আমার দৃষ্টিভঙ্গীকে বিশেষ ভাবে প্রভাবিত করেছে। আমি এটা স্বীকার করি, শ্রেয়ঃ এক জিনিষ আর প্রেয় আর এক জিনিষ। আর কল্যাণের জন্ম শ্রেয়ংকে বিসর্জন দিয়ে প্রেয়কে বরণ করাই যে উচিত এও আমি জানি। তথাগত তাঁর শিষ্যদের যে উপদেশ দিয়ে থাকেন যে সংহত পদার্থ মাত্রই বিনশ্বর— এর সভাতা আমি অস্বীকার করতে পারি না কিন্তু আমার অন্ধরের গভীর অন্তঃস্থলে আমি উপলব্ধি করি এমন কিছু অবশাই আছে মৃত্যু যাকে ধ্বংস করতে পারে না ৷ আর সেই অবিনশ্বর ভত্তকেই আমাদের ঋষিরা বলে পাকেন 'আত্মা'। আমি সেই আত্মার স্বরূপ জানবার জ্বতে উদ্গ্রীব হয়েছি—কেন না, সে আত্মাকে কানলেই চিত্তের প্রশান্তি লাভ করা সম্ভব। অমুরুদ্ধ আমাকে সেই আত্মার রহস্থ ব্যাখ্যা করে ব্রিয়ে দিলেন। কিন্তু তিনি যদি বলেন যে এমন কিছুই নেই যাকে আমার সম্পূর্ণ নিজের বলে দাবী করতে পারি, যদি তিনি বলেন, এই জগৎ শৃত্য স্বভাব. এখানে শাশ্বত বলে কোন কিছুর অস্তিত্ব কল্পনাই করা যায় না— ভবে জাঁর সে কথা মেনে নিতে পারব না।"

\* \* \*

ক্রমে বর্ষা উপস্থিত হল। সে সময় দেখা বেত মহাস্তৃতি তাঁর অলিন্দে বসে কি যেন লিখছেন। শেষে যথন মেঘের আবরণ সরিয়ে দিয়ে উজ্জ্ব নীল আকাশে সুর্যদেব তাঁর পূর্বের দীপ্তি নিয়ে পুনর্বার আবির্ভূত হলেন, তখন মহাস্থৃতির গ্রন্থ রচনা সমাপ্ত হয়ে গেছে। তিনি সেই গ্রন্থের নাম রাখলেন—"কঠোপনিষদ্।"



### কর্মের অমরত

এই রকম সময়ে, যধন আবহাওয়া অমুকৃল ধাকত, ভগবান বৃদ্ধের শিশ্বমণ্ডলী তাঁদের নিজের নিজের ইচ্ছামত তীর্থদর্শনে বের হতেন, নানা জনপদের মধ্য দিয়ে যেতে থেতে তাঁরা তথাগতের মাহাত্মাপূর্ণ মৃক্তির বাণী জনসমাজে প্রচার করতেন। শ্রমণ অমুকৃত্ধও সেইমত আবার অবস্থা গ্রামের মধ্য দিয়ে পদব্রজে ভ্রমণ করছিলেন, এমন সমন্ত্র দেখতে পেলেন স্কৃত্তি তাঁর বাসগৃহের সম্মুখে এক শালরক্ষের ছায়ায় বসে তাঁর রচিত গ্রন্থ মনোযোগ দিয়ে পড়ে যাচ্ছেন। ছ'জনের দেখা হতে তাঁরা পরস্পরকে অভিবাদন করলেন। অমুকৃত্ধ যথন প্রস্থের পাঞ্লিপিটি দেখলেন, তথন তাঁরা গভীর আগ্রহে পরলোকের সমস্তা নিয়ে আলোচনায় মগ্ন হলেন।

সুভৃতি অমুক্লকে তার রচিত 'কঠোপনিষদ্' পড়ে শোনাতে লাগলেন। প্রমণ সেই গ্রন্থের রচনার সৌন্দর্য ও ভাবের গভীরতায় সাতিশয় প্রীত হলেন। কিন্তু তিনি মাধা নেড়ে বলে উঠলেন, "একথা সত্য যে শাশ্বত বলে কিছু তত্ত্ব আছে—কিন্তু সেই শাশ্বত তত্ত্ব 'আত্মা' নয়, তা কোন জীবও নয়, বা পৃথক্ কোনো সত্তাও নয়, আমাদের চিত্তবৃত্তির সংবেদনের অবস্থায় যে সহংবোধের উত্তেক হয়, সেই 'সহম্'ও কোনো শাশ্বত তত্ত্ব নয়। যাবতীয় পদার্থ, যাবতীয় প্রাণী, যাবতীয় সত্তা, বা রূপ সকল সংহত পদার্থনাত্রেরই

লয় অবশ্যস্থাবী। আপনারা যখন মনে করে থাকেন—শাশ্বত তত্ত্বছে এমন কিছু যা অণু হতে অণুতর, মহৎ থেকে মহত্তর,—তা ঠিক নয়। তা অণুও নয় মহৎও নয়। এর কোনও আকারই নেই, বস্তু-সন্তাও নেই। অমর বা শাশ্বত বলতে আমরা সেই সব গ্রুব সত্যকে বৃঝি, যার দারা এই অস্তিত্ব নিয়ন্ত্রিত হয়ে থাকে। এ হচ্ছে সেই অপরিবর্তনীয় নীতি, যার উপলব্ধিতেই আমাদের বোধি সম্ভব হয়ে থাকে। সেই সর্বোচ্চ তত্ত্ব হল চতুর্বিধ আর্থসত্য—(ছঃখ, সমুদয়, নিরোধ, আর্থ অষ্টাঙ্গিক মার্গ) যা আমাদের ছঃখ থেকে নিচ্ছিত লাভের উপায়্ব নির্দেশ করতে পারে।"

সুভূতি বললেন, "আমি স্বীকার করি যে শাশত তম্ব কোনো জড়বস্ত হতে পারে না। বা তা কোনও 'সংঘাত'-রূপও হতে পারে না। অবশ্যই তা হবে অজড় সভাব এবং আধ্যাত্মিক। শরীর আত্মা নয়, ইন্দ্রিয় বা মন বা বৃদ্ধি—এদের কোনটিই 'আত্মা' নয়। যার সাহায্যে জীব যাবভীয় পদার্থ প্রত্যক্ষ করে থাকে, তা সে জাগ্রদবস্থাতেই হোক বা স্বপ্লাবস্থাতেই হোক, তাকেই 'আত্মা' বলা যেতে পারে। 'অহমস্মি' ('আমি আছি') এই যে বোধ, এই হচ্ছে সর্বব্যাপী আত্মার অন্তিত্বের প্রমাণ, যা শরীরের মধ্যে বাস করেও অশরীরী, ষেমন অরণিছয়ের মধ্যে অলক্ষ্যভাবে বিরাজ করে অগ্নি।"

শ্রমণ অনুক্ষ গভীর মনোযোগ সহকারে সুভূতির কথাগুলি শুনতে লাগলেন। তারপর হঠাৎ বলে উঠলেন, "অরণিদ্বয়ের মধ্যে আগ্নি প্রচ্ছন্ন হয়ে রয়েছে একথা ভূল। অরণিদ্বয়ও খাষ্ঠধণ্ড ছাড়া কিছু নয়। তাদের কোনোটির মধ্যেই কি আগুনের কোনো অন্তিম্ব আছে ! আগুন জলে ওঠে তথনই যথন আপনি হুহাত দিয়ে সে হুটিকে ঘর্ষণ করেন। ঠিক সেই রকমেই যথন নিমিত্ত-গুলির সমন্বয় ঘটে, তথনই আমাদের চৈতন্মের উজেক হয়, আর সেই নিমিত্তের তিরোভাব ঘটলেই চৈতন্মেরও আর কোনো চিহ্ন থাকে না। যথন কাষ্ঠধণ্ড ভন্মীভূত হয়ে যায়, তথন আগুন কোথায়

বায় ? নিমিত্ত সমুদায় তিরোভূত হলে চৈতক্সই বা কোথায় আত্রিত হয়ে থাকে ?" স্কুতি উত্তর দিলেন, "হে বন্ধু, শোনো, পদার্থ এবং তার ক্রিয়া বা ধর্ম এ ছটিকে এক বলে মনে করা ভূল আগুন এবং তার শিখা এক নয়, সেই রকম চৈতক্স ও তার প্রকাশের মধ্যে ভেদ আছে. যেমন ভেদ আছে কোনো পুরুষের সঙ্গেতার বিভিন্ন গুণের, তার চিত্তবৃত্তির ও প্রয়ম্মের; বায়ু ও তার দারা সঞ্জাত স্পন্দন যেমন পরস্পর ভিন্ন।"

বাহ্মণ স্থৃত্তির অতিথি শ্রমণ অমুরুদ্ধ যেন চিন্তা করতে করতে বলতে লাগলেন ঃ

"সত্যিই কি তাই ? হাঁা, আমরা বলে থাকি বটে, বাতাস বইছে' যাতে মনে হতে পারে 'বাতাস' বলে কিছু আছে যার ক্রিয়া হচ্ছে 'বয়ে যাওয়া'। কিন্তু বস্তুতঃ ছটি বিভিন্ন পদার্থ নেই— প্রথমে 'বাতাস', ভারপর তার ক্রিয়া 'বয়ে যাওয়া'—এই ছয়ের কোনো ভেদ নেই। সত্যি বলতে গেলে একটি পদার্থ ই আছে,— বা হচ্ছে বায়ুর 'বেগ', যাকে আমরা 'বাতাস' বলি; কিংবা আমাদের শব্দ প্রয়োগকে যদি কিছুটা শিথিল করি তবে হয়ত বলা ষেতে পারে 'বাতাসের বেগ'। ঠিক একই ভাবে বলা চলে, এমন কোনো সতন্ত্র ব্যক্তি নেই যে তার কৃতকর্ম শ্মরণ করে থাকে; বস্তুতঃ কৃতকর্মের স্মৃতিগুলিই সেই 'ব্যক্তি'—ব্যক্তির সন্তা তার থেকে অতিরিক্ত কিছু নয়।"

সুভূতি বললেন, "কোনো লোক যখন মারা যায়, তখন কেউ বলে 'সে আছে', আবার কেউ বা বলে 'সে নেই'। আমি যতদূর জানি তথাগতের মতে তার আর অস্তিত্ব থাকে না—যার অর্থ সোজাস্থজিভাবে বলতে গেলে এই দাঁড়ায়, পরলোক বলে কিছুই নেই।"

অমুরুদ্ধ তৎক্ষণাৎ সজোরে বলে উঠলেন, "না, তা নয়। তা নয়। আপনার এই সমস্তার মূলে আছে একটি ভ্রান্ত প্রতিজ্ঞা। আপনি যাকে 'আছা' বলেন, বর্তমানেই যখন তার কোনো অন্তিছ নেই, তখন আপনার মৃত্যুর পর তার অন্তিছ কিভাবে সম্ভব হতে পারে ? কিন্তু, আপনার যা বর্তমান সত্তা, তা' আপনার দেহত্যাগের পরও থেকে যাবে 'কঠোপনিষদে' যে পুরুষকে প্রাচীন অশ্বথ রক্ষের সঙ্গে তুলনা করা হয়েছে, যার মূল উর্ধ্বে দিকে প্রসারিত আর শাখাসমূহ নিমুগামী—তা যথার্থই। বৃক্ষ যেমন তার যাবতীয় বৈশিষ্ট্য অক্ষুণ্ণ রেথে বার বার আবিভূতি হয়ে থাকে, ঠিক সেই ভাবে পুরুষও নব নব শরীর ধারণ করে থাকে, আর তার স্বকীয় কর্মপ্রবাহও নব নব জীবের মধ্যে নব জন্মগ্রহণ করে থাকে। উন্থেয়র রক্ষের মধ্যে কোনও আছা বলে পদার্থ নেই যা মূল বৃক্ষ থেকে নব নব অভ্বরের মধ্যে সংক্রামিত হয়ে থাকে; কিন্তু রক্ষের যত কিছু নিজ্য বৈশিষ্ট্য সেই সবই উত্তরকালীন বিবর্তনের মধ্যেও অবিকল রক্ষিত হয়—জীবের ক্ষেত্রও সেই একই নিয়ম খাটে"।

স্ভৃতি তথন উত্তর দিলেন, "একজনই মাত্র শাখত 'বিজ্ঞাতা' আছেন, যিনি অনিত্য যাবতীয় জ্ঞানের সংবেদক বা জ্ঞাতা। সেই শাখত 'বিজ্ঞাতা'ই আমার মভে 'আত্মাং'!"

অমুরুদ্ধ সুভূতিকে বাধা দিয়ে বলে উঠলেন, "আপনি যা বলছেন, তার বিপরীতটিই সত্য নয় কি ? 'যারা চিন্তা করে তারা অস্থায়া, কিন্তু যে সব বিষয়ে তারা চিন্তা করে সেগুলি শাশ্বত'— এই কি যথার্থ নয় ? অস্থভাবে বলতে গেলে বলতে হয়—আমরা যাকে বিজ্ঞাতা বলে মনে করছি, তা শুধু আমাদের আন্তর ভাবনারই সংবেদন মাত্র, আর যথার্থ ভাবনা সম্বন্ধে যে উপলব্ধি তাকেই শাশ্বতপদ প্রাপ্তি বলা যেতে পারে। সত্যই কেবল শাশ্বতত্ত্ব, সত্যই যথার্থ নির্বাণ"।

আলোচনার গতি যেন হঠাৎ স্তব্ধ হয়ে গেল। কিছুক্লণ

১। उन्हेरा: अञ्चलक्रीनकात, ०३, ১७८। উদান, ५ई, ०।

পরে বৌদ্ধ শ্রমণ আবার বলতে আরম্ভ করলেন, "আপনার কঠোপনিষদ্ সমস্থাটি নিয়ে শুধু আলোচনাই করেছে। ইহ-জীবনের পর পরলোক কিভাবে সম্ভব হতে পারে, তারই একটা রূপ দাঁড় করানর চেষ্টা এতে করা হয়েছে; কিন্তু সমস্থার কোনো স্থনির্দিষ্ট সমাধান নির্দেশ না করে, এতে যেন শৃত্যে এক মনোরম সৌধ নির্মাণ করার চেষ্টা করা হয়েছে। সমস্থার প্রকৃত সমাধান কেবল ভথাগতের দেশনার মধ্যেই পাওয়া যেতে পারে।"

ব্রাহ্মণ মহাস্কৃতির মনে হতে লাগল যেন তাঁর অতি পবিত্র বিশ্বাসগুলির স্থান এর মধ্যে নেই। তাই প্রশ্ন করতে গিয়ে যেন তাঁর কণ্ঠস্বর ঈষৎ কম্পিত হল, "তা হলে আমার মধ্যে এমন কিছুনেই যা অব্যয়, যা শাখত ও মৃত্যুহীন ?"

অমুক্রদ্ধ উত্তর দিলেন, "আপনার মধ্যে অমর শাশ্বত কিছু তত্ত্ব আছে কি না, তা নির্ভর করে শুধু আপনারই ওপর। যদি আপনার চিন্তা ও ভাবনা বিশুদ্ধ ও পবিত্র হয়, তা হলে আপনিও বিশুদ্ধ ও পবিত্র। যদি আপনার চিন্তা হয় পাপ-কল্যিত, তবে আপনি নিজেও পাপী। আর যদি অন্তঃকরণ শাশ্বত ভাবনায় পূর্ণ হয়ে ওঠে, তবে আপনি নিজেও হয়ে উঠেন মৃত্যুহান, অব্যয়। সত্যের উপলব্ধিই যথার্থ অমরত্ব, আর সত্যের সাধনাই নির্বাণ।"

সুভূতি শ্রমণের কথায় মাথা নেড়ে বললেন, "আমি সত্য উপলব্ধি করতে চাই, কিন্তু আমি চাই না যে আমার ব্যক্তিকরপ বিলুপ্ত হোক।"

শ্রমণ অনুক্রদ্ধ মন্তব্য করলেন, "কিন্তু আমি চাই সত্য যেন আমাকে এমনভাবে অধিকার করে যাতে সত্যের জন্ম আমার ব্যক্তিসত্তাকে সম্পূর্ণভাবে হারিয়ে ফেলতে পারি! নিজের আত্মার থেকেও উন্নতত্তর কোনো লক্ষ্য জীবনে থাকা এটা কত বড়ই না আশীর্বাদ!" সুভূতি বিশ্বয় বিক্ষারিত দৃষ্টিতে তাঁর বন্ধুর দিকে তাকিয়ে রইলেন, তারপরে বললেন, "আমার মৃত্যুর পর যখন আমার দেহ বিলীন হ'য়ে যাবে, তখন আমি কি হব ? আত্মাকে হারাবার কথা মনে হ'লেই আমি শক্ষিত হ'য়ে উঠি। তখন কি এমন কিছুই থাকবে না যাকে আমি আমার নিজ্প বলতে পারি ?"

অনুক্রদ্ধ বললেন, "এ বিষয়ে ভগবান তথাগতের বাণীই আমার উত্তর তিনি বলেছেন:

"ইহজীবন ত্যাগ করার সময় আমাদের কিছুই অমুসরণ করে না। সব কিছুই আমাদের ফেলে ধেতে হবে। ত্রী, কন্তা, পুত্র, জ্ঞাতি, বন্ধু, হিরণ্য, শস্তু, ধন-সম্পদ—সব কিছুই।

কিন্ত আমাদের কর্ম

যা আমরা কাষমনোবাক্যে সম্পাদন করে থাকি—
কেবল সেগুলিকেই আমাদের নিজের বলে মনে করতে পারি।
এগুলিকে আমরা পিছনে ফেলে রেখে যেতে পারি না।

কর্ম ছায়ার মত কর্তাকে অনুসরণ করে,
কখনও সরে যায় না।
পাপকর্ম কখনও গোপন করা যায় না,
সংকর্মও কখনও হারিয়ে যায় না,
যথা সময়ে তারা পূর্ণ মহিমায় প্রকাশিত হবেই।

এস. আমরা সবাই, সংকর্মে রত হই—
জাবনের উর্বর ক্ষেত্রে ওগুলোই হবে বীজ্ফরূপ;
আমাদের অন্তরের মধ্যে ইহজীবনে যে পুণ্য সঞ্চয় করি
পরবর্তী জীবনে তারাই বহন করে আমাদের অশেষ আশীর্বাদ॥">

এইব্য : সংযুক্তনিকায়। Warren, Buddhism in Translation,
 p. 228.

তথাগতের এই বাণী আরুত্তি করতে করতে অন্তুক্ত্র বলে চললেন, "আপনার কর্মই আপনার স্বকীয় বস্তু এবং চিরকাল তা আপনার নিজস্ব হয়েই থাকবে। মনে করবেন না আপনার চিস্তা, আপনার বাকা, আপনার অনুষ্ঠিত কর্ম তৎক্ষণাৎ নষ্ট হয়ে যায়। এগুলি আপনার সঙ্গে সঙ্গেই থেকে যাবে। এগুলিই যে সেই জীবস্তু উপাদান যা দিয়ে তৈরী হচ্ছে আপনার ব্যক্তিসতা। স্বর্গে, মর্ত্যে বা নরকে এমন কোনো শক্তিই নেই যার সাহায্যে আপনি এদের হাত থেকে নিজেকে মুক্ত করতে পারেন। আপনার জীবনের অবিচ্ছিন্ন ইতিহাসই হচ্ছে আপনার 'আত্মা', আপনার যথার্থ 'আত্মা' বা নিজস্ব সতা; আর মৃত্যুর পরও যখন আপনার সেই জীবনেতি-হাসের ধারাবাহিকতায় কোনো ছেদ পড়ে না, তথন আপনার ব্যক্তি সন্তার অভিন্নতাম কেনে। আমরা ইহলোক থেকে যখন প্রস্থান করব, তখন আমাদের নিজ নিজ কর্মান্তুসারে আমাদের জীবনের গতিও অবিচ্ছিন্ন থাকবে।"

#### মহামারী

কালক্রমে স্থদত্তের সংসারে একে একে তিনটি সন্তান ভূমিষ্ঠ হল। তিনটিই পুত্র সন্তান এবং তাদের প্রত্যেকের মধ্যেই ছিল ভাবী সোভাগ্যের প্রচুর সম্ভাবনা। স্থদত্তের বৈষয়িক সাফল্য তার প্রত্যাশাকেও ছাড়িয়ে গেল। কিন্তু সময় এক রকম যায় না— আমরা যথন বিপদের জন্মে একেবারেই প্রস্তুত থাকি না, হয়ত ঠিক ত্রখন চারদিকে বিপদ এসে আমাদের ঘিরে ফেলে। হঠাৎ দীর্ঘ অনাবৃষ্টির ফলে সে অঞ্চলের যত কৃপ ও জলাশয় ছিল সব গেল শুকিয়ে—ফলে সর্বতা তুর্ভিক্ষের প্রাত্মভাব ঘটল, সঙ্গে সঙ্গেই দেখা দিল ব্যাপক আকারে সংক্রামক ব্যাধির প্রকোপ। জনপদের অধিবাসীরা মিলিত হয়ে দেবদেবীর উদ্দেশে কাতরভাবে প্রার্থনা করতে লাগল। উপবাস করে তাদের পাপের প্রায়শ্চিত করতে লাগল। পুরোহিতেরা দেবতাদের উদ্দেশে যজ্ঞে পশুবলি দিতে লাগলেন, মন্ত্রপাঠ করতে লাগলেন—কিন্তু কিছুতেই বৃষ্টির দেখা মিলল না। আরও পশুবলি দেওয়া হল—নিহত পশুর রক্তের ডাক স্বৰ্গ পৰ্যন্ত পৌছল। তবুও অনাবৃষ্টির অবসান হল না। পুরোহিত-দের কাতর প্রার্থনা ও মন্ত্রোচ্চারণ দেবতাদের কানে প্রবেশই করল না। তুর্ভিক্ষ আরও ভয়ানক আকার ধারণ করল, রোগের আক্রমণ ক্ৰমশঃ বেড়েই চলল।

গ্রামের প্রধান মহামুভূতি তাঁর সাধ্যমত ছভিক্ষপীভিত অধি-

বাসীদের ছাথ কষ্টের লাঘব করবার জ্বন্যে চেষ্টা করতে লাগলেন। তাঁর প্রচুর বিত্ত ছিল—কিন্তু দরিজ অধিবাসীদের উদর ভরণের পক্ষে তা পর্যাপ্ত ছিলনা।

স্থাদত পীডিতদের সেবার জন্মে যথাসাধ্য চেষ্টা করতে লাগল।



তার পিতা ছিলেন পুরোহিত—ফলাদির জম্ম নানাবিধ ওষধি তাঁকে সংগ্রহ করতে হত—তাই স্থদত্তেরও তাঁর কাছ থেকে বিভিন্ন ওষধির উপকারিতা সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করবার স্থযোগ হয়েছিল। স্থদত্ত নানাবিধ ওষধির রস থেকে রোগীদের চিকিৎসার জম্মে ওষ্ধ তৈরী করত—একাজে তাকে যথেষ্ঠ সাহায্য করতেন তাঁর শশুর উদারচেতা মহাস্কৃতি আর তার শ্যালক কচ্চায়ন।

যখন মহামারীর শেষ পর্যায়ও স্তিমিত হয়ে এল, তখন গ্রামণী সুভূতি নিজেই অসুস্থ হয়ে পড়লেন। প্রথম মনে হয়েছিল হয়ত তাঁর এ অসুস্থতা দীর্ঘকাল রাত্রি জাগরণ জনিত ক্লান্তি ও শোক হঃখ থেকেই হয়েছে। কিন্তু শীদ্রই এটা স্পষ্ট হয়ে উঠল যে মহামারী তাঁকেও স্পর্শ করেছে। তাঁরে অবস্থা ক্রমশংই ধারাপের দিকে

এগোতে লাগল। অবশেষে তাঁর আত্মীয় পরিজনবর্গ তাঁর রোগ-শব্যাপার্শ্বে উপস্থিত হল—কিছুতেই যেন সাস্ত্রনা দেওয়া যাচ্ছিল। না।

সুস্তি সকলের প্রতিই এত সদয় ছিলেন যে তারা যেন ভেবেই পাচ্ছিল না কিভাবে তাঁকে হারিয়ে তাদের বেঁচে থাকা সম্ভব হবে। কিন্তু স্বভূতি নিজে স্থির, অবিচলিত রইলেন। তিনি তাঁর পুত্র, কন্সা পৌত্র সকলকে সান্থনা দিলেন। বললেন, "ছঃখ করে কি হবে? আমাদের এই রক্তমাংসের শরীর নষ্ট হলে ক্ষতি কি? জীর্ণ বস্ত্রের মতো ত একদিন আমাদের এই জরাগ্রস্ত রোগজীর্ণ দেহ নষ্ট হবেই। যদি শুধু তোমরা বিশ্বস্তভাবে আমার আদর্শ অনুসর্ব করতে পার, তবে মৃত্যুও আমাদের মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটাতে পারবে না।"

ক্রমে সন্ধ্যা ঘনিয়ে এল—স্কৃতি তথন তাঁর কন্যা ও পৌত্রদৌহিত্রদের তাঁর পাশ থেকে সরিয়ে দিলেন। শুধু পুত্র কচায়ন ও
জামাতা স্বদন্তকে তাঁর কাছে থাকতে বললেন। কিছুক্ষণের জন্য
যথন রোগযন্ত্রণার কিছুটা উপশম হল, স্ভৃতি বলতে লাগলেন, "যে
সব অবর্ণনীয় হুঃথ কষ্ট আমি নিজের চোখে দেখলাম, তাতে আমার
দৃষ্টি উন্মীলিত হয়েছে—আমি তথাগতদের উপদিষ্ট আর্য্যসভ্যের
মর্ম উপলব্ধি করতে পেরেছি। আমার পুনর্জন্ম যেখানেই হোক না
কেন, আমার দৃঢ় বিশ্বাস আছে কোনো উন্নততর জীবনে আমার
উত্তরণ ঘটবে, আর আমি অস্ততঃ আর এক পা নির্বাণরূপ পুণ্য
লক্ষ্যের দিকে এগিয়ে যেতে পারব।"

স্থদন্ত বলে উঠল, "পিতঃ, আপনি যা বলছেন তাতে কোনো সন্দেহই নেই। আপনি আপনার দীর্ঘ জাবন পরের হিতের জন্ম উৎসর্গ করেছেন—তার পুরস্কার অবশ্যই আপনার প্রাপা। ব্রহ্ম-লোকের অপার নিবৃতিই সেই অমুন্তর পুরস্কার।"

আর একবারের জন্মে তাঁর সব শক্তি সঞ্চয় করে স্বস্কৃতি উত্তর দিলেন, "এখনও অনেক কর্তব্য অবশিষ্ট আছে—এখন পুরস্কারের কথা বলো না। যাঁরা আত্মচিন্তা আশ্রয় করে থাকেন ব্রহ্মলোক তাঁদেরই জন্মে। আমার দৃঢ় বিশ্বাস আছে আমার বর্তমান শরীর পরিপ্রহ এথানেই উপশান্ত হবে। কিন্তু মানবজাতির প্রতি আমার প্রেম, হঃথার্তদের প্রতি আমার সহাত্মভূতি, আমার সত্যাত্মসন্ধানের জন্মে ব্যাকৃল আগ্রহ—এ সব বিনষ্ট হবে না। যতদিন পর্যন্ত এ সংসার থেকে হঃথের চিহ্নমাত্র অবলুপ্ত না হচ্ছে ততদিন পর্যন্ত স্থেবর ফর্লাকে প্রবেশ করবার জন্মে বিন্দুমাত্র অভিলাষও আমার মনের মধ্যে স্থান পাবে না—আমি বরং নরকের গভীরতম অন্ধানার মনের মধ্যে স্থান পাবে না—আমি বরং নরকের গভীরতম অন্ধানার লোকে বার বার জন্মগ্রহণ করবার জন্ম উদ্গ্রীব হয়ে থাকব। কেননা সেথানেই হুংথের মাত্রা সবচেয়ে বেশী সেথানেই মুক্তির স্বাধিক প্রয়োজন। যারা মোহাচ্ছন্ন তাদের জ্ঞানচক্ষু উদ্মীলিত করবার, যা বিনষ্ট তাকে পুনরুদ্ধার করবার, যারা বিপথগামী তাদের সত্য পথে পরিচালিত করবার যোগাস্থান সেথানেই।"

এই কথাগুলি বলবার সঙ্গে সঙ্গে স্থৃতি ক্লান্ত হয়ে বিছানায় এলিয়ে পড়লেন। তিনি অব্যক্ত জড়িত কণ্ঠে বৌদ্ধদের ত্রিশরণ মন্ত্র উচ্চারণ করতে লাগলেন:

> "বৃদ্ধং শরণং গচ্ছামি ধর্মং শরণং গচ্ছামি সভ্তমং শরণং গচ্ছামি ॥"

এভাবে তাঁর অন্তরের গভীর বিশ্বাস প্রকাশিত হবার সঙ্গে সঙ্গেই তাঁর চোথ ছটি স্তিমিত হয়ে এল—কিছুক্ষণ আগেই যে চোথ ছটি পবিত্র উদ্দাপনায় জ্বল জ্বল কর্রছিল। তিনি শান্তিতে মৃত্যুর কোলে চলে পড়লেন।

ঘরটির চারদিকে একটি পবিত্র স্তব্ধতা বিরাজ করতে লাগল

ঘটনাক্রমে ঠিক সেই দিনই সন্ধ্যায় শ্রমণ অনিরুদ্ধও কুত্রব্বর গ্রামের মধ্য দিয়ে পদযাক্রায় বেরিয়েছিলেন। যথন তিনি স্বভূতির বাসগৃহে এসে উপস্থিত হলেন তিনি জানতে পারলেন যে তাঁর বন্ধু



আর জীবলোকে নেই। তিনি কচ্চায়ন ও স্থদন্তকে অভিবাদন করে তাদের সঙ্গে নিঃশব্দে উপবেশন করলেন।

সূর্যদেব অস্ত গেছেন—কচ্চায়ন একটি প্রদীপ ছালালেন। সকলেই নির্বাকভাবে বইলেন।

ক্রমশঃ রাত্তি উপস্থিত হল। অমুরুদ্ধের শাস্ত গভীর কঠে ধ্বনিত হয়ে উঠলঃ

"সাংসারিক পদার্থ কতই তদ্ধুর!

মানব জীবন কত অস্থির!

কিন্তু মৃত্যুলোকের প্রবেশদারেই শাস্তি বিরাজ করছে—

থেখানে সকল দ্বন্দ্র ও সংঘর্ষের অবসান।

"এই জীবনের প্রতি মুহূর্তেই বিচ্ছেদ—
আর একজন সেই স্রোত অতিক্রেম করলেন।
তোমরা যারা, যন্ত্রণায় কাতর হয়ে প্রতীক্ষা করছ,
তোমরা শুধু তার কথাই ভাব যার কখনো বিনাশ নেই।

"সব নদীই প্রবাহিত হতে হতে
শেষে স্থানুর সমুত্রে গিয়ে মিশবে।
আমরা যে বীজ বপন করে চ্লেছি
কালক্রমে তা শস্তো পরিণতি লাভ করবেই॥"

অনিচ্চা বত সংখারা উপ্পাদবয়ধন্মিনো, উপ্পক্ষিতা নিরুক্ষতি তেসং বৃপসমো স্বংখা।

## পুঁথির প্রতিলিপি

রাজগৃহে যাবার পথে কচ্চায়ন শ্রমণ অমুক্লজের সঙ্গে যোগ দিল। সেধানে যথন সে তথাগতের দর্শন লাভ করল, যথন তাঁর মুখ থেকে তার নিজের ধর্মমতের ব্যাখ্যান শুনতে পেল, তখন সে শ্রমণসজ্জে প্রবেশ করল। শীঘ্রই সে তার প্রজ্ঞার জ্প্যে সজ্জের সভ্যাদের মধ্যে প্রসিদ্ধি অর্জন করল। যথন সে নিজের গৃহে ফিরে এল, তথন কুত্রম্বরের সন্ধিকটেই 'গিরিক্ট' নামক অঞ্চলে সে নির্জনবাস করতে লাগল। গ্রামের অধিবাসীরা তাকে ডাকত 'মহাকচ্চায়ন' বলে। কেননা তারা ব্রাহ্মণ হলেও যদিও তাকে নাস্তিক বলেই মনে করত, ত্বু তার প্রতি তাদের যথেষ্ট শ্রদ্ধা ছিল। তারা বলতে লাগল, "মহাকচ্চায়ন তথাগতের প্রধান শিশ্বদের মধ্যে একজন—ইনি ব্রাহ্মণ ও বৌদ্ধ উভয় শাস্ত্রেই পারক্রম। ইনি যে নিজের সাধনার বলে পাপ্তিত্য ও পবিত্রতার সর্বোচ্চ স্তরে পৌছেছেন—এ আমরা ভালভাবেই জানি।"

স্থাদন্ত তাঁর পূর্বপুরুষদের ধর্মতে আস্থা হারিয়েছিলেন, যদিও প্রকাশ্যভাবে বৌদ্ধর্ম তিনি গ্রহণ করেন নি। একদিন স্থাদন্ত তাঁর শ্যাদ্দক কচ্চায়নের সঙ্গে গ্রামের মধ্য দিয়ে চলতে চলতে বললেন, "পিতা বা কোনো স্বন্ধন—যাদের আমর। গভীরভাবে ভালবাসি, তাঁদের হারান কতই না বেদনাদায়ক! সত্যি বলতে কি. এমন

কোন ধর্মমতই বোধ হয় নেই, যা আমাদের ছঃখ শোক ভূলিয়ে দিয়ে যথার্থ শাস্তি এনে দিতে পারে !"

কচ্চায়ন উত্তর দিলেন, "ভাই, যতক্ষণ পর্যস্ত তোমার নিজের ব্যক্তিগত হংখের হাত থেকে নিজ্বতি পাওয়াই তোমার লক্ষ্য হবে, ততক্ষণ পর্যস্ত তুমি মুক্ত হতে পারবে না। তোমার শোক ও হংখের বেদনা যতই গভীর হোক না কেন, তাকে আপন পথে এগোতে দাও; জগতের সব প্রাণী যার অধীন, প্রকৃতির সেই অমোঘ নিয়মের থেকে মুক্তি লাভ করবার চেষ্টা করো না।"

স্থানত তার প্রতিবাদ করে বলে উঠল, "কিন্তু তুমি একবার বারা মৃত তাদের অবস্থা ভেবে দেখ। মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে তাদের সমস্ত অস্তিত্ব একেবারে মুছে যাবে—যেন তারা কোনো কালেই বর্তমান ছিল না,—একথা চিন্তা করতেও কি ভয় হয় না ?"

কচ্চায়ন উত্তর দিলেন, "এইখানেই ভোমার ভ্রম। মৃত্যু এক রকম বিপ্লেষ, কিন্তু তার ফলে কোনো জীবের অন্তিত্ব সম্পূর্ণভাবে তিরোহিত হয়ে যায়, যেন সে কখনও ছিলই না—এ কথা ঠিক নয়। কেন না তার অমুষ্ঠিত প্রতিটি কর্মই তার নিজের বৈশিষ্ট্য দিয়ে অবিচ্ছিন্ন ধারায় বইতে থাকে।"

স্থাত তার শ্রালককে বাধা দিয়ে বলে উঠল—তার মুখমওলে কীণ বিষয় হাসি ফুটে উঠল, "এত শুধুই কথার কথা। যদি মৃভ জীবেরও জীবন প্রবাহ অবিচ্ছিন্নই থাকে, তবে আমাকে বলে দাও আমার পিতৃদেব এখন কোথায় ?"

কচ্চায়ন উত্তর দিলেন, "তিনি কি আমাদের সঙ্গেই নেই ?" ভারপর কিছুক্ষণ চুপ করে থেকে বলতে লাগলেন, "গ্রন্থের ক্ষেত্রে কেত্রেও সেই একই রকম দেখা যায়। তুমি ভোমার ইচ্ছামত ভাল পাভার ওপর ভোমার নিকৃষ্ট চিন্তা বা উন্নত চিন্তা সমূহকে লিখে রাখতে পার। গ্রন্থ বলভে কতকগুলি পাভার সমষ্টিকে বোঝায়। পাতাগুলি শুধুই লেখকের লেখসামগ্রী ছাড়া

কিছু নয়—তালগাছে এরকম হাজার হাজার পাতা রয়েছে, যেগুলি কোনো কালেই গ্রন্থাকারে পরিণত হবে না। "আমাদের পিডদের মহামান্ত স্বভৃতি যথন মৃত্যুর রহস্ত নিয়ে গভীর চিস্তায় মগ্র ছিলেন, সেই অবস্থায় তিনি 'কঠোপনিবদ' রচনা করেন। এই গ্রন্থটি আমার কাছে যতথানি গুরুষপূর্ণ, আমি যে সব গ্রন্থ অধ্যয়ন করেছি, বা যাদের সম্বন্ধে আমি শুনেছি, কোনোটিই ভতখানি গুরুত্বপূর্ণ নয়। পিতদেব এটি লিখেছিলেন আমাদেরই বাগানের বিশাল তাল পাছের পাতার ওপর ৷ যখন পাতাগুলো ভাল করে ধৃষ্ণে নিয়ে লেখবার উপযোগী করা হোল, পিতদেব উপনিষদের শব্দরান্ধি ভার ওপর লেখনী দিয়ে চিহ্নিত করলেন। আর মৃত্যুর সময় তিনি সেগুলি সর্বশ্রেষ্ঠ উত্তরাধিকার রূপে আমার হাতে তুলে দিয়ে গেলেন। কেন না. এই শব্দসমষ্টি কোনো পার্থিব সম্পদ নয়। এগুলির মধ্যেই তাঁর মৃত্যুহীন সন্তা বিরাজ করছে। যা ধারণ করে রেখেছে, তাঁর অমূল্য উপলব্ধি। গোড়ার দিকে এগুলি আমার কাছে অভান্ত প্রিয় ছিল—এই কারণে যে এতেই তাঁর হস্তাক্ষরের নিদর্শন চিহ্নিত রয়েছে, কিন্তু এখন আমার কাছে তাঁর চিন্তা ও हेशम्बिहे अधिकछत्र मुमावान वर्ण भरत इया पौर्यकान व्यानी অনাবৃষ্টির ফলে ভালপাতাগুলি কীটদষ্ট হয়ে গেছে. সেগুলি এখন ক্লাৰ্ণ ও ভকুর। কিন্তু সমগ্র উপলব্ধিটি আমি আমার হৃদয়ের মধ্যে ধারণ করে রেখেছি। যখন আমার মৃত্যু হবে—তখন ও গ্রন্থে বিধৃত চিস্তাও দৃগু হবে—একখা ভেবে আমি গ্রন্থটির আবার নতুন প্রতিলিপি তৈরা করতে শুক্র করেছি। জীর্ণ পাণ্ডুলিপির প্রতিটি অক্ষর অবিকল এতে রক্ষিত হবে। এই নতুন প্রতিলিপিটি আমি আরও সব লিপিকরদের হাতে দেব, প্রতিলিপি তৈরী করবার জন্মে। এই ভাবেই 'কঠোপনিষদ' ভাবী প্রজন্মের জন্মে রক্ষিত হবে। দেশ বিদেশে এ গ্রন্থ প্রচারিত হবে। পুরাতন মূল পাণ্ডলিপিটির পাঠোছার এখন কঠিন, কিছু কিছু অংশ ও ড়িয়ে ধূলোর সঙ্গে মিশে

٩

গেছে। কিন্তু তার চিন্তারাজি অবিনশ্ব। কেন না সেগুলি নতুন প্রতিলিপিতে আবার নৃতন আকার ধারণ করবে। ঠিক একই ভাবে আমাদের আশা আকাজ্ঞা, আমাদের চিন্তাভাবনা, আমাদের মন—অবিচ্ছিন্ন, সক্ষত অবস্থায় বরে চলবে। বর্তমান প্রজন্মের চরিত্র বৈশিষ্ট্য আমাদের আচরণ, বাক্য ও আমাদের অনুভূতির মধ্যে দিয়ে আগামী প্রজন্মের ওপর মুজিত হয়ে থাকবে, আর আমরা যখন ইহলোক ত্যাগ করে যাব তখনো আমরা আমাদের কর্ম অন্থ্যায়ী বেঁচে থাকব। যে সব পদার্থ নানা উপাদানের সংঘাত দিয়ে তৈরী, তাদের বিনাশ অবশ্যস্তাবী। তালপাতাগুলি জীর্ণ হয়ে নষ্ট হয়ে যাচ্ছে বটে কিন্তু কঠোপনিষদ এখনও জীবিত।"

স্থদন্ত বলে উঠল, "কিন্তু যদি পুঁথিটিতে নিবদ্ধ চিস্তারাশির সঙ্গে সঙ্গে তালপাতাগুলিও রক্ষিত হত—তা হলে সেটা কি আরও গোরবের হত না ?"

কচ্চায়ন উত্তর দিলেন, "আমি কিন্তু ভোমার সঙ্গে একমত হতে পারছি না। অমুরুদ্ধের সেই স্থুন্দর কথাগুলি কি তোমার মনে পড়ে, উপনিষদেও বার প্রতিধ্বনি শুনতে পাওয়া যায় ? তিনি বলেছিলেন, 'প্রেয়কে বেছে নিও না, বেছে নিও যা' সত্য তাকে। কেন না যা অধিকতর সত্য তাই অধিকতর প্রিয়।' তখন আমি বেছে নিয়েছিলাম প্রেয়কে—জীবনের অভিজ্ঞতা থেকে আমি একটা মূল্যবান শিক্ষা পেয়েছি। এখন আমি যা সত্য তাকে বরণ করে নিয়েছি, আর তাই আমার কাছে হয়ে উঠেছে প্রিয়তর।"

স্থানত প্রাশ্ন করে উঠল, তার কণ্ঠসরে বিম্মন্ন ফুটে উঠল, "সভ্যই কি তাই ?"

কচ্চায়নও তৎক্ষণাৎ উত্তর দিলেন, "সত্যিই তাই। জীবনে মৃত্যু যে প্রয়োজনীয় তাই নয়, এ শুধু জীবনের অপরিহার্য পরিণতিই নয়—কিন্তু জীবন ও মৃত্যুর এই পর্যায়ে পরমকল্যাপকরও বটে। মৃত্যুর বিভীষিকা নিয়ে আক্ষেপ করা অধৌক্তিক, ষেমন অধৌক্তিক নিজার বিভীষিকা নিয়ে। সত্যিই মৃত্যুর মধ্যে এক ধরণের সৌন্দর্য আছে—আর এর ফলেই জীবন হয়ে ওঠে পবিত্র ও মহনীয়। একবার শুধু ভেবে দেখ—মৃত্যু না থাকলে আমাদের জীবন কি রকম হত। একঘেয়ে চিন্তা লেশহীন বিষয় লালসা ছাড়া জীবনের কোনো তাৎপর্যই আর থাকত না। মৃত্যুই জীবনকে মূল্যবান করে তোলে, যার ফলে ধর্মবোধ হয়ে ওঠে অবর্জনীয়। মৃত্যুই কেবল আমাদের জীবনের মধ্যে মূল্যবোধ সঞ্চারিত করতে বাধ্য করে। যদি মৃত্যু না থাকত তবে জগতে কোনো বীর, কোনো সাহক, কোনো বুদ্ধেরই আবির্ভাব সম্ভব হত না। অতএব মৃত্যু অবশ্যস্তাবী—কিস্তু তা হলেও এর মধ্যে কোনো অশুভের স্পর্শ নেই। যারা নির্বোধ তারাই শুধু মৃত্যুর কথা চিন্তা করলেই কেপে ওঠে, কিন্তু যাঁরা জ্ঞানী তাঁদের মৃত্যু সম্বন্ধে বিন্দুমাত্র ভয় নেই। মৃত্যু যে আমাদের শুধু শিক্ষক তাই নয়, মৃত্যুই আমাদের সকল কল্যাণের উৎস।"

## কিশোর সুভৃতি

স্থান্তের ছেলেরা ক্রমশঃ বড় হয়ে উঠল—তারা উত্তরাধিকারসূত্রে পিতামহের কাছ থেকে যে সব জমিজমা পেয়েছিল, তাই দেখা-ভানা করতে লাগল। স্থান্তকে তারা বৈষয়িক কাজকর্মে সাহাব্য করতে লাগল—ফলে স্থান্তের হাতে তার নিজের জ্বতে চিস্তা করবার মন্ড অবসর থাকত। সে প্রায়ই পিরিকৃটে গিয়ে বাস করত—যেখানে কচান্তন থাকতেন, আর সেথানেই অধ্যয়নে ও সমাধিতে মগ্ন থাকত। তার বয়স তখন মাত্র চল্লিশের কোঠায়, কিন্তু সেই বয়সেই তার সমস্ত চুল পেকে গেছে। তাকে দেখে অনায়াসেই বেশী বয়স্ক বলে মনে হওয়া স্বাভাবিক ছিল। বার্ধক্য সন্থেও তার স্বাস্থ্য ও উন্তম বিন্দুমাত্র কমেনি। যখনই পরিবারের মধ্যে কেউ অসুস্থ হয়ে পড়ত, গ্রামের অধিবাসীরা প্রায় সকলেই তখন তার শ্রণাপন্ন হত—স্থান্তও সর্বদাই ব্যক্তিগতভাবে এবং পরামর্শ দিয়ে বিপদে আপদে সাহাব্য করবার জতে সর্বদাই উদ্গ্রীব হয়ে থাকত।

এমন সময়ে এক ঘটনা ঘটলো—মহারাজ বিস্থিসারের দেহান্ত হল, আর তাঁর পুত্র অজাতশক্ত মগধের সিংহাসনে আরোহণ করলেন।

রাজা হয়েই অজাতশক্ত গ্রামে গ্রামে, নগরে নগরে তাঁর দৃতদের পাঠালেন—পার্শ্ববর্তী সব করদ রাজ্যেও তাঁর দৃতরা ছড়িয়ে পড়ল ঠার প্রতি প্রজাদের কতথানি অমুরাগ আছে তা পরীকা করে দেখবার জন্মে। রাজার প্রতিনিধি, তাঁর পার্ষদ পরিবৃত হয়ে দেহরক্ষীদের নিয়ে কুত্বরম্বর গ্রামেও এসে পৌছলেন। গ্রামে প্রবেশ করে তাঁরা যখন গ্রামের প্রধান সম্পর্কে খোঁজখবর নিচ্ছিলেন, তখন গ্রামবাসীরা তাঁদের জানাল যে. মহামুভূতির মৃত্যুর পর তাঁর জায়গায় আর কোন প্রধানই নিযুক্ত হয়নি। রাজ-প্রতিনিধি তখন গ্রামের সব অধিবাসীদের একত্র সম্মিলিত করে তাদের মধ্যে থেকে গ্রামের বিচার ব্যবস্থা পরিচালনা করবার জন্মে একজন প্রতিনিধি নির্বাচনের অনুরোধ জানালেন—তাঁকেই মহারাজ অজাতশক্ত মহাস্কুভৃতির স্থলাভিষিক্ত করবেন। কচ্চায়নও সংসার ত্যাগ করে ধর্মসাধনায় নিজেকে নিযুক্ত করেছিলেন: মুদত্তের বয়সও বেশী। এসব বিবেচনা করে রাজপ্রতিনিধি স্থদত্তের জ্যেষ্ঠ পুত্রকে ঐ পদের জত্যে মনোনীত করলেন—তার নামও ছিল স্বভূতি। গ্রামবাসীরা পৌরুষদৃপ্ত চেহারা দেখে সানন্দে তাকে অভিনন্দন জানাতে লাগল। উচ্চস্বরে সম্মিলিতভাবে তারা বলে উঠল, "তরুণ স্বভূতিই হোক আমাদের নেতা। মহারাজ অজাতশক্র তাকেই মহাস্কৃতির रुना ভিষিক্ত করুন।"

করেকজন প্রামবৃদ্ধ, যাঁরা সেই সভায় উপস্থিত ছিলেন, তাঁরা নবনিযুক্ত প্রাম-প্রধানকে দেখে খুবই প্রীত হলেন। তাঁরা বলতে লাগলেন, "স্বয়ং মহাস্কুতি যদি সশরীরে তাঁর যৌবনের সমস্ত তেজ ও উৎসাহ নিয়ে আমাদের সামনে আবার এসে দাঁড়াতেন, তা হলে এই তরুণ স্কুতির থেকে তাঁকে আলাদা বলে মনে হত না। যখন মহারাজ বিশ্বিসার মহাস্কুতিকে প্রাম-প্রধান পদে নিযুক্ত করেছিলেন, তখন তাঁকে হুবহু এই তরুণ স্কৃতির মতোই দেখাছিল।"

#### তথাগত

একদিন এক অপরিচিত আগন্তক কুত্রঘর প্রামের ভেতর দিয়ে যেতে যেতে স্বদত্তকে পথে দেখতে পেয়ে তাঁর কাছে রাজগৃহ যাবার পথ জানতে চাইল। বৃদ্ধ আদান স্বদত্ত তাকে রাজধানীর পথ দেখিয়ে দিয়ে বললেন, "আমি নিজেও রাজগৃহে যেতে চাই—সেখানে তথাগত বৃদ্ধ, যিনি দেব ও মানবের শাস্তা, বাস করেন। তিনিই সেই দেশক যাঁর মত আমি গ্রহণ করেছি।"

আগন্তক তাঁকে বলল, "তবে ত ভালই হল। আমার সঙ্গেই চলুন না কেন? আমার নাম চল্র, আমি দ্যুতকর। তথাগতের প্রজ্ঞার কথা আমার কাণে এসেছে, তাই আমি রাজগৃহে যাবার সংকল্প করেছি, যাতে সেখানে তাঁর উপদেশের দ্বারা উপকৃত হতে পারি।"

স্থানত তাঁর আত্মীয় বন্ধু-বান্ধবদের কাছ থেকে বিদায় নিয়ে রাজগৃহের পথে দ্যুতকর চল্রের সঙ্গে মিলিত হলেন। যাবার সময় তাঁর
শৃশুন পরলোকগত মহাস্থভূতির অন্তিম ইচ্ছার কথা তাঁর মনে পড়ল
—তিনি কঠোপনিষদের তালপাতার পুঁথিখানি সঙ্গে নিলেন।
রাজপঁথ দিয়ে চলতে চলতে চল্র স্থান্ডকে উদ্দেশ্য করে বলে উঠল,
"তথাগতের প্রজ্ঞা অতি গভীর। তাঁর শিক্ষা হচ্ছে—জীবন ছঃখময়।
আর আমি আমার অভিজ্ঞতা দিয়ে তাঁর এই বাণীর সত্যতা উপলব্ধি
করেছি। সত্যিই ছঃখবাদই আমাদের জীবনের প্রকৃত তত্ত্ব।"

স্থদন্ত তাকে বাধা দিয়ে প্রান্ন করলেন, "ছঃখবাদ বলতে তুমি কি বলতে চাও !"



চল্র উত্তর দিল, "হৃঃধবাদের অর্থ হচ্ছে এই সংসার হচ্ছে হেয়, এ সংসার বাজীথেলার মত, এধানে পুরস্কারের সংখ্যা অতি অৱ, অধচ বেশীর ভাগই শৃষ্ঠ। জুয়াখেলায় জিতবার জক্ষ যদি কোনো ধনী লোক ঝুঁকি নিয়ে সব বাজীগুলো একাই কিনে নেয়—ষাতে সে সব পুরস্কারগুলো জিতে নিতে পারে, সেটাও যেমন বোকামি ছাড়া কিছু নয়, ঠিক একইভাবে আমাদের এই জীবনের মধ্যেও কোনো আকর্ষণ নেই। সে রকম জুয়াড়ী শেষ পর্যন্ত হারবেই। জীবন আগাগোড়া দেউলে—এটা যেন একটা কারবারের মত, যার থেকে ধরচটাও উঠে আসে না।"

ব্রাহ্মণ স্থানত বললেন, "বন্ধু, তোমার কথা শুনে ব্রুতে পারছি যে তোমার জীবন সম্বন্ধে যথেষ্ট অভিজ্ঞতা আছে। তুমি নিশ্চয়ই একসময় জুয়াখেলায় বেশ সাফল্যের সন্ধান পেয়েছিলে, তোমার জীবন বেশ স্থেই কেটেছিল, শেষে তুমি এমন এক প্রতিঘন্দীর দেখা পেলে, ছল চাত্রীতে সে তোমাকেও ছাড়িয়ে গেল, আর শেষ পর্যন্ত সে তোমাকে সর্বস্বান্ত করলে—এরকম যদি অনুমান করি, তা হলে কি আমার ভুল হবে ?"

দ্যুতকর উত্তর দিল, "আপনি আমার প্রকৃত অবস্থা ঠিক ঠিক ধরে ফেলেছেন। তাই আমি তথাগতের কাছে চলেছি— যিনি উপলব্ধি করতে পেরেছেন যে আমাদের এই জীবন একটা ক্রীড়া প্রতিযোগিতার মত্যে— থাতে গোড়া থেকেই পরাজয় অবধারিত। যেখানে পুরস্কারগুলো সান্ধিয়ে রাখা হয় শুধু যারা মোহান্ধ তাদের প্রশ্ব করবার জত্যে। যখনই কোন আনাড়ী লোক আমার সঙ্গে জুয়া খেলতে আসত, আমি তাকে গোড়ার দিকে জিততে দিতুম, তার মনে সাহস জাগিয়ে তোলবার জত্যে। আমিও জীবনের জুয়াখেলায় প্রথম দিকে সাফল্যের স্থাদ পেয়েছি— কিন্তু এখন আমি বুঝতে পারছি, যে যারা গোড়ায় জেতে শেষে তারা আরও বেশী করে হারে। কিন্তু যারা প্রথম চালেই হেরে যায়, তারা ভয়ে সরে পড়ে—পরে আর তাদের হারবার সন্তাবনা থাকে না। জীবনও একই ভাবে আমাদের বোকা বানাতে চায়। যে কাঁদে আমি নিজে

উদ্ভাবন করেছি বলে আমার অভিমান ছিল, সেই ফাঁদে আমি নিজেও শেষ পর্যন্ত ধরা পড়ে গেছি।"

বয়স ও চিন্তার ভারে মুয়ে পড়া ব্রাহ্মণ স্থদন্তের দিকে ফিরে সে বলে চলল, "আপনার পলিত কেশ ও বলিচিহ্নিত মুখমগুল দেখে মনে হচ্ছে যে আপনার কাছেও জীবনের মাধুর্য তিক্ত বলে মনে হয়েছে। আমার ধারণা আপনিও আমার মতই জীবন সম্বন্ধে গুঃথবাদী।"

ব্রাহ্মণের চোখে এক উজ্জ্বল দীপ্তি ফটে উঠল, তিনি সোজা হয়ে দাঁড়িয়ে রাজকীয় দৃগু ভঙ্গীতে বলতে লাগলেন। তিনি উত্তর দিলেন, "মহাশয়, তা' নয়--আমার অভিজ্ঞতা ঠিক আপনার মতো নয়। যৌবনকালে আমি জীবনের মাধুর্য আস্বাদন করেছি সে অনেক বছর আগেকার কথা। আমি মাঠে মাঠে আমার সঙ্গীদের সঙ্গে খেলা করে বেভিয়েছি, আমি ভালবেসেছি, প্রতিদানে ভালবাসা পেয়েওছি ৷ কিন্তু আমার ভালবাসা ছিল পবিত্র, বিশুদ্ধ, আর আমার মাধুর্গ উপভোগের মধ্যে তিক্ততার চিহ্নমাত্রও ছিল না। কিন্তু যখন আমি জীবনের নানাবিধ ছুঃখ যন্ত্রণার পরিচয় পেলাম, তখনই আমার (নতুন) অভিজ্ঞতার শুরু হল । এ সংসার ত্বঃধময়, আর জীবনের পরিণতি মৃত্যুতে। তথন থেকেই আমার হৃদয় তুঃখভারাক্রান্ত। কিন্তু যখন আমি ভাবি আমাদের তুঃখ থেকে নিষ্কৃতি লাভের পথ দেখাবার জন্ম বৃদ্ধ এই পৃথিবী বক্ষে আবিভূতি হ'য়েছেন – তথন আমার আনন্দের সীমা থাকে না। এখন আমি জেনেছি—যিনি নির্বাণের শান্তিপূর্ণ ক্রোডে আশ্রয় লাভ করেছেন তাঁর কাছে জীবনের তিক্ততাও মাধুর্যে পূর্ণ হয়ে ওঠে।"

চন্দ্র প্রশ্ন করল, "ধদি জীবন তিক্ততায় পূর্ণ ই হয়, তাহলে আমাদের পক্ষে হঃখ থেকে পরিত্তাণ লাভ কি করে সম্ভব ?"

স্থদন্ত তার উত্তরে বললেন, "আমরা বন্ধণা খেকে মুক্ত হতে পারি না সত্যি কিন্তু আমরা যা অকুশল তা পরিহার করতে পারি, আর ভার দারাই নির্বাণ অবস্থায় প্রবেশ করা আমাদের পক্ষে সম্ভব।" রাজগৃহের বিহারে এসে যখন তারা ছজনে পৌছলেন, তখন তারা যুক্ত করে তথাগতের সম্মুখে উপস্থিত হয়ে বলতে লাগলেন, "ভগবন্, আমাদের ছজনকে আপনার শিষ্যুরূপে গ্রহণ করুন। আপনার উপদেশ শোনবার অনুমতি আমাদের দিন। আমরা বুদ্ধ, ধর্ম ও সজ্জের শরণ গ্রহণ করতে চাই।"

তথাগত, যিনি মানবমনের নিগৃঢ় চিস্তা অমুধাবন করতে পারভেন, দ্যুভকর চম্রুকে উদ্দেশ করে প্রশ্ন করলেন, "চম্রু! তথাগতের ধর্মমত কি তোমার জানা আছে ?"

চন্দ্র বলে উঠল, "ভগবন্, ত। আমার জানা আছে। তথাগতের শিক্ষা হচ্ছে এই যে—এ জীবন তুঃখময়।"

তথাগত উত্তর দিলেন, "জীবন হুঃখময় ঠিকই। কিন্তু তথাগত পৃথিবীতে অবতার্ণ হয়েছেন মৃক্তির পথের সন্ধান দেবার জফে। তাঁর লক্ষ্য হচ্ছে মানবকুলকে কিভাবে ছঃখ থেকে পরিত্রাণ লাভ করতে পারা যায়—তাই শিক্ষা দেওয়া। মদি তুমি অকল্যাণ থেকে উদ্ধার লাভ করবার জফ্যে ব্যাকুল হ'য়ে থাক, তাহলে দৃঢ় চিছে তাঁর প্রদর্শিত পথ আশ্রেয় করো। স্বার্থপরতা ত্যাগ করো, আত্ম-সংযম অভ্যাস করো, আর ধৈর্য ও অধ্যবসায়ের সঙ্গে মৃক্তির জফ্যে সবিনয়ে রত হও।"

দ্যুতকর চন্দ্র বলে উঠল, "আমি শান্তির সন্ধানে তথাগতের পদপ্রান্তে এসেছি—কাজ করবার জন্মে নয়।"

তথাগত বললেন, "কিন্তু শান্তির সন্ধান মিলতে পারে শুধু
নিরস্তর কর্ম সাধনার ঘারাই। মরণকে জয় করতে হলে চাই
আত্মবিসর্জন, আর অনলস চেষ্টার ঘারাই শুধু শাশ্বত সুখ লাভ করা
সম্ভব। তোমার কাছে সংসার অশুভের আকর বলে মনে হচ্ছে
কারণ সে অপরকে প্রবঞ্চনা করতে চায়, শেষ পর্যন্ত তার নিজের
গড়া বঞ্চনার জাল তার সর্বনাশ ডেকে আনে। তুমি বৈ সুখের
সন্ধান করছ, তা পাপ কর্ম থেকে উদ্ভূত বৈষ্থিক ভোগসুখ। অশ্বচ

ভূমি পাপের অশুভ ছংখময় পরিণামকে এড়াতে চাও। যারা কখনও সংযম অভ্যাস করেনি, যারা যৌবনে জীবনের শ্রেষ্ঠ সম্পদের সাক্ষাৎ লাভ করেনি, তাদের শেষ পর্যন্ত অতীতের জত্যে দীর্ঘধাস ফেলভেই হবে। এ সংসারে ছংখ অকল্যাণ অবশ্যই আছে—কিন্ত ভূমি যে ছংখের কথা ভাবছ, যা নিয়ে ভূমি আক্ষেপ করছ—তা কর্মের অমোঘ নিয়মেরই অবশ্যন্তাবী পরিণাম—যা সভ্য ও লায়ের ওপর প্রতিষ্ঠিত। মানুষ ষেমন বীজ বপন করবে, তার ফলও তদমুঘায়ী তাকে পেতেই হবে।"

তারপর তথাগত প্রাহ্মণ স্থদন্তের দিকে ফিরলেন। তিনি তাঁকে দেখেই তার চরিত্রের নির্মলতা উপলব্ধি করতে পারলেন। তাঁকে উদ্দেশ করে তিনি বললেন, "হে প্রাহ্মণ, আপনি আপনার সঙ্গীটির কাছ থেকে অনেক ভালভাবেই তথাগতের উপদেশের মর্ম উপলব্ধি করতে পেরেছেন। যিনি পরের হৃঃখ হুর্দশাকে নিজের করে নিতে পারেন, তাঁর পক্ষে ল্রাস্ত আত্মতুষ্টির স্বরূপ উপলব্ধি করতে বিলম্ব হয় না। তিনি সরোবর বক্ষে প্রস্কৃতিত শতদলের মত, জলের স্পর্শে যার পাপড়িগুলি আর্দ্র হয়ে ওঠে না। এ সংসারের স্থখ ভোগ তাঁকে প্রল্ব করতে পারে না—তাঁর আক্ষেপের কোনো হেতুই থাকবে না।"

তারপর স্লিঞ্চ দৃষ্টিতে ব্রাহ্মণ দর্শনার্থীর প্রসন্ধ আকৃতির দিকে তাকিয়ে বৃদ্ধ বলতে লাগলেন, "আপনি স্থায় ও সত্যের আর্থ মার্গ আশ্রায় করে চলেছেন, আপনার নির্মল বিশুদ্ধ কর্মানুষ্ঠানেই আনন্দ। দেহের ক্ষতস্থানের চিকিৎদা করে আরোগ্যাধান কিভাবে করতে হয় তা যেন আপনার জানা আছে, ঠিক সেইভাবেই যদি আপনি আধ্যাত্মিক ব্যাধির আরোগ্য কামনা করেন, তাহলে জনসাধারণকে বৃঝতে দেওয়া চাই মৈত্রী ও করুণার বীজ্ঞ থেকে কি ফল লাভ করা যেতে পারে। নিম্পাপ বিশুদ্ধ অন্তঃকরণের অপার আনন্দের স্বরূপ উপলব্ধি করতে পারলেই তারা এই আর্থ মার্গে সহজেই প্রবেশ করতে পারবে—তথন তাদের পক্ষে সেই স্থির প্রশান্ত অবস্থায়

উপনীত হতে পারা সম্ভব হবে, যা সকল সুখ ও ছঃধের অতীত, যেথানে তুচ্ছ বাসনার বিক্লোভের চিক্তমাত্র নেই, যা সর্ববিধ পাপ ও প্রলোভনের উপ্রে। অতএব আপনি আপনার গৃহে ফিরে যান, সেখানে আপনার যেসব বন্ধু-বান্ধব আছেন, যাঁরা সংসারের ছঃখে পীড়িত, ক্লান্ড, তাঁদের মধ্যে এই বাণী প্রচার করুন যে, কলুব চিন্তা ও বাসনার মোহ থেকে চিন্তকে মুক্ত করতে পারলেই সংসারের ছঃখ ক্লেশ জয় করতে পারা যায়। বাক্য ও কর্মের মধ্য দিয়ে সাধুতা চারিদিকে ব্যাপ্ত করে দিন। বিশ্বজনীন করুণার প্রেরণায় উপদেশ ও সাহায্য দিয়ে সকলের সেবার জন্মে প্রস্তুত হোন। যারা রুগ্ন ছঃখার্ড তাদের মধ্যে গিয়ে সানন্দে বসবাস করুন—যারা লুব্ধ, তাদের মধ্যে লোভশূন্ম হয়ে, যাদের চিন্ত ঘূণা ও বিদ্বেষে পূর্ণ, তাদের মধ্যে দ্বেষমুক্ত হয়ে যেন আপনি বিচরণ করতে পারেন। এইভাবে চোখের সামনে সংপ্রিত্ত জীবনের আদর্শ প্রত্যক্ষ করতে পারলেই তারা নির্বাণের প্রে আপনার অন্ধুসরণ করবে।"

চক্র নির্বাক বিশ্বয়ে ভগবান তথাগতের উপদেশ শুনতে শুনতে বলে উঠল, "স্থদত্ত! আপনিই প্রকৃত স্থা, ভাগ্যবান হায়! আমি যদি এইভাবে তথাগতের উপদেশের মর্ম উপলব্ধি করে তদমুযায়ী কাব্ধ করতে পারতাম!"

তথাগত বলতে লাগলেন, "মহাসমুদ্রের সর্বত্রই যেমন একই রকম লবণাক্ত আস্বাদ, তথাগতের প্রচারিত দেশনায়ও একটিমাত্রই আস্বাদ—সে আস্বাদ নির্বাণের, মুক্তির।"

দ্যুতকর চন্দ্রের দৃষ্টি যেন উদ্মীলিত হল: বুদ্ধের বাণীর উজ্জ্ঞল কিরণচ্ছটায় তার হৃদয়ে ছংখবাদের তমিস্রা দূর হয়ে গেল। সে ব্যাকুল কণ্ঠে বলে উঠল, "ভগবন্, আমি সেই উন্নত জীবনের জ্বস্থে উদ্গ্রীব হয়ে উঠেছি, সত্য ও স্থায়ের বিশুদ্ধ পথ ষেখানে আমাদের পৌছে দেবে।" তথাগত তখন বললেন, "সম্জ্রগামী লোকেরা যেমন তাদের গস্তব্য বন্দরের অভিমুখে যাবার জ্বস্থে উদ্গ্রীব হয়ে থাকে, আমাদের জীবনও সম্যক্ সম্বোধি থেকে উদ্ভূত আনন্দের অভিমুখে নিরন্তর এগিয়ে যেতে থাকে। আর সেই সম্বোধিই আমাদের সভ্য ও স্থায়ের পথ দেখিয়ে দেয় যা আমাদের নির্বাণের দিকে এগিয়ে নিয়ে যায়।"

দ্যুতকর হাতজ্বাড় করে বৃদ্ধকে সম্বোধন করে বলতে লাগল, "আপনি কি অমুগ্রহ করে আমার সঙ্গী ব্রাহ্মণটিকে বলবেন আমাকে তাঁর বাড়ীতে নিয়ে যেতে? আমি তাঁর আশ্রয়ে থেকে তাঁর পরিচর্যা করব—তাঁর উপদেশ গ্রহণ করব, আর শেষ পর্যন্ত দেই নির্বাণের পরম স্থুখ লাভ করা আমার পক্ষেও সম্ভব হয়ে উঠবে।"

তথাগত তার উত্তরে বললেন, "স্থাত নিচ্ছে যা ভাল মনে করবেন তাই করবেন।"

ব্রাহ্মণ সুদত্তও চন্দ্রকে তাঁর কাজে সহকারীরূপে নিতে সম্মত হলেন। তিনি বললেন, "দার্শনিক অফুরুদ্ধ আমাকে ধর্মপথে দীক্ষিত করেছিলেন। তাঁর মত হল—সাধু কর্মের দারা অসাধু কর্ম ঢাকা পড়ে যাক; যে তার পূর্বের উল্লেখন আছেরণ ত্যাগ করে শাস্ত হয়, সে শেষ পর্যন্ত মেঘমুক্ত চন্দ্রমার মতে। সমগ্র বিশ্বকে উদ্ভাসিত করে তুলবে।"

ষধন তথাগত দেখতে পেলেন যে উপস্থিত সকলেই মুক্তির শুভবার্তার জন্ম উদ্গ্রীব হয়ে প্রতীক্ষা করছে, তথন তিনি তাদের বিধির উপদেশ দিতে লাগলেন, তাঁর ধর্মদেশনার দ্বারা তাদের চিত্ত উদ্বুদ্ধ ও উল্লসিত করতে লাগলেন। সর্বশেষে তিনি এই বলে তাঁর ভাষণ সমাপ্ত করলেন, "এই হচ্ছে সেই ইঙ্গিত যা ভোষাদের আসন্ধ নির্বাণের স্ট্না করে দেবে। কোনো আগন্তক কারণেই আর কখনো তোমাদের চিন্ত বিক্ষুক্ক হবে না কেনন। সমগ্র জগৎ চঞ্চল হয়ে উঠলেও তোমাদের চিন্ত স্থির শান্ত সরোবরের মত বিরাজ করবে। তোমাদের চিন্ত থেকে আত্মার প্রতি আসজি নির্মূল হয়েছে। এখন তা শুদ্ধ শাখার মতো—আর তাতে ফল ধারণ করবার কোনো ক্ষমতাই নেই। কিন্তু তোমাদের সহায়ুভূতি সর্বজীবের উদ্দেশ্যে প্রসারিত—যারাই হঃখার্ভ তারাই তোমাদের করুণার পাত্র। তোমাদের সংকর্মের প্রতি আগ্রহের বিরাম নেই। তোমাদের হৃদয় আজ্ব বিক্যারিত, উন্নতত্র মহত্তর জীবনের চেতনায় উদ্ধুদ্ধ। তথাগতের চিন্তা ভাকে সম্পূর্ণ অধিকার করে রেখেছে। তোমাদের মন এখন স্বচ্ছ, নির্মূল, তাতে আমাদের সমগ্র সন্তা আদি থেকে অন্ত পর্যন্ত, উর্ধ্ব থেকে অধোলোক পর্যন্ত বির্ধৃত হয়ে রয়েছে—এখন শুধু নির্বাণই তার পরম লক্ষ্য—যার সন্ধানেই আমাদের এই জীবনের চরম সার্থিকতা।"

